# ایدۇرى داى ساسى د آرمان دموكراتيك

نویسندگان ترنس بال- ریچارد دگر ترجمه: احمد صبوری

کتاب جمهور، ۱۸ ایدئولوژیهای سیاسی ايدئولوژىھاى سياسى وآرمان دموكراتيك نویسندگان ترنس بال \_ ریچارد دگر استادان دانشگاه آریزونا مترجم: احمد صبوري كتابخانة تخصصي وزارت امور خارجه تهران ـ زمستان ۱۳۸۶

بال، ترنس، ۱۹۴۴ \_ Ball, Terence .م ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک / نویسندگان ترنس بال، ریجارد دگر؛ مترجم احمد صبوری؛ [برای] کتابخانه تخصصی وزارت امور خارجه. \_ تهران: وزارت امور خارجه، مرکز چاپ و انتشارات، ۱۳۸۲. شانزده، ۴۵۴ ص. (کتاب جمهور؛ ۱۸. اید تولوژیهای سیاسی) بها: ۴۶۰۰۰ ریال ISBN 978-964-361-218-4: فهرستنويسي براساس اطلاعات فيپا (فهرستنويسي پيش از انتشار). Political Ideologies and The Democratic Ideal عنوان اصلي: واژەنامە. كتابنامه. تمايه. ۱. علوم سیاسی ـ تاریخ. ۲. دموکراسی ـ تـاریخ. ۳. چپ و راست (عـلوم سیاسی) ـ تـاریخ. ۴. اید ٹولوژی \_ تاریخ. الف. دگر، ریچارد Dagger, Richard ب. صبوری، احمد، ۱۳۲۴ \_ ، مترجم. ج. ايران. وزارت امور خـارجـه. كـتابخانه تـخصصي. د. ايـران. وزارت امـور خـارجـه، مـركز چـاپ و انتشارات. ه. عنوان. ٩ الف ٢ ب / JAA۱ 27.10.9 ۱۳۸۲ كتابخانه ملى إيران PAY\_ TT ... 9 کتاب جمهور، ۱۸ عنوان: ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک نويسندگان: ترنس بال ـ ريچارد دگر مترجم: احمد صبوري چاپ اول: ۱۳۸۲، چاپ دوم: زمستان ۱۳۸۶ تعداد: ۱۰۰۰ حلد اجراي طرح روي جلد: فاطمه حاجي محمدخان

> صفحه آرایی، طراحی، لیتوگرافی، چاپ و صحافی: مرکز چیاپ و انتشارات وزارت امور خارجه

فهرستنويسي پيش از انتشار

دفتر مرکزی: مینی سینی، میدان شهید محلاتی، خیابان نخل، خیابان وزارت امور خارجه تلفن: ۵-۲۲۴۷۲۷۳۲، دورنگار: ۲۲۴۷۲۷۳۶ فروشگاه مرکزی: میدان انقلاب، اول کارگر شمالی، پاساژ البرز، شماره ۱۱ تلفن: ۲۹-۲۸-۶۶۴۲۹، تلفن: ۲۹۵۰، خیابان شهید آقایی صندوق پستی ۲۹۵۶/۲۷۴۶، تلفن: ۲۲۸۰۲۶۶۲ فروشگاه شماره ۳: تهران، انتهای خیابان شهید باهنر، میدان شهید باهنر، تلفن: ۲۱-۲۲۲۹۲۲۷ جامعهٔ ایران یکی از جوان ترین - شاید جوان ترین جامعه - در جهان کنونی است. بیش از نیمی از جمعیت ایران را جوانان تشکیل می دهند. یکی از ویژگیهای مهم این جامعهٔ جوان آن است که خود را نسبت به آنچه در پیرامونش میگذرد بی تفاوت نمی داند. تحولات سیاسی - اجتماعی شگرفی که در ایران با پیروزی انقلاب اسلامی آغاز شد و در نیمهٔ دوم دههٔ ۱۳۷۰ آهنگی فزاینده یافت، تبلور بلوغ فکری و رشد سیاسی اجتماعی بالندهٔ این جامعهٔ جوان است. چنین جامعه ای اگر آموزش لازم نبیند، بیم آن می رود که به انحراف کشانده شود و نیروی سازنده اش به نیرویی مخرب بدل گردد. فقط نمی توان انتظار داشت که نهادهای آموزش رسمی بتوانند از عهدهٔ چنین مهمی برآیسند. آموزش غیررسمی و مادام العمر نقش مهمی در پرورش افکار عمومی، رشد و توسعهٔ سیاسی و

گسترش مردمسالاری خواهند داشت. رسانه های همگانی \_ از جمله کتاب \_ در این فرایند تاریخی رسالتی عظیم برعهده دارند.

خدای را سپاس می داریم که بخشهای مختلف معاونت آموزش و پژوهش وزارت امور خارجه به این امر مهم عنایتی خاص دارند و می کوشند با انتشار کتاب و نشریات ادواری در حوزه های گوناگون علوم سیاسی و اجنماعی پاسخگوی نیازهای علمی و پژوهشی متخصصان و دانش پژوهان و محققان کشور باشند. از جمله در «کتاب جمهور» کوشش می شود مهم ترین و اساسی ترین کتابها در حوزه تاریخ و علوم سیاسی و اجتماعی به فارسی ترجمه و منتشر گردد، تا بتواند بر غنای ادبیات علوم اجتماعی در زبان فارسی بیفزاید.

فهرست مطالب

.

| بَه | پيشگفتار ويرايش سوم             |
|-----|---------------------------------|
| زده | سخني با خواننده يا              |
| ۱.  | بخش اول ایدئولوژی و دموکراسی    |
| ۳.  | قصل یکم اندیشهشناسی و ایدئولوژی |
| ۶.  | تعریف عملی «ابدئولوژی»          |
| ۱۳  | آزادي و سرشت انسان              |
| ۱۳  | سرشت انسان                      |
| 14  | آزادی                           |
| ۱۸  | ايدئولوژي و انقلاب              |
| ۲.  | تاسيوناليسم و آنارشيسم          |
| 11  | تاسيوناليسم                     |
| ۲۳  | اَئارشىسم                       |
| 74  | نتيجه                           |
| ۲۵  | يادداشتها                       |
| ۲۶  | براي مطالعة بيشتر               |
| ۲۷  | فصل دوم آرمان دموكراتيك         |
| ۲۸  | منشأ دموكراسي                   |
| ۳۵  | دموكراسي و جمهوري               |
| ۳۵  | جمهوري و حکومت مختلط            |

.

| ţΥ                                                                                                                                 | مسيحيت و دموكراسي                                                                                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳٩                                                                                                                                 | رنسانس و جمهوريخواهي                                                                                                                                                    |
| 44                                                                                                                                 | سنت جمهوريخواهي آتلانتيك                                                                                                                                                |
| 40                                                                                                                                 | بازگشت دموکراسی                                                                                                                                                         |
| 40                                                                                                                                 | دموكراتهاي سدة هقدهم                                                                                                                                                    |
| ۴۷                                                                                                                                 | ایالات متحد و جمهوری دموکراتیک                                                                                                                                          |
| ۵١                                                                                                                                 | نظر توكويل دربارة دموكراسي                                                                                                                                              |
| ٥٣                                                                                                                                 | رشد دموكراسي                                                                                                                                                            |
| ۵۵                                                                                                                                 | دموكراسي به مثابة آرمان                                                                                                                                                 |
| ۵۸                                                                                                                                 | سه مفهوم دموكراسي                                                                                                                                                       |
| ۶.                                                                                                                                 | نتيجه                                                                                                                                                                   |
| ۶١                                                                                                                                 | يادداشتها                                                                                                                                                               |
| 94                                                                                                                                 | براي مطالعة بيشتر                                                                                                                                                       |
| ۶٧                                                                                                                                 | بخش دوم پیدایش ایدئولوژیهای سیاسی                                                                                                                                       |
| çq                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                         |
| ~ `                                                                                                                                | قصل سوم ليبراليسم                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                    | قصل سوم ليبراليسم<br>ليبراليسم، سرشت انسان، و آزادی                                                                                                                     |
| ٧٠                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                         |
| ۷۰<br>۷۳                                                                                                                           | ليبراليسم، سرشت انسان، و آزادی                                                                                                                                          |
| ۷۰<br>۷۳<br>۷۳                                                                                                                     | ليبراليسم، سرشت انسان، و آزادی<br>زمينهٔ تاريخي                                                                                                                         |
| ۷۰<br>۷۳<br>۷۳                                                                                                                     | لیبرالیسم، سرشت انسان، و آزادی<br>زمینهٔ تاریخی<br>خاستگاههای قرون وسطایی                                                                                               |
| ۷۰<br>۷۳<br>۷۳<br>۸۰                                                                                                               | لیبرالیسم، سرشت انسان، و آزادی<br>زمینهٔ تاریخی<br>خاستگاههای قرون وسطایی<br>اصلاح دین                                                                                  |
| <ul> <li>V*</li> <li>V*</li> <li>V*</li> <li>A*</li> <li>A*</li> <li>A*</li> <li>A*</li> </ul>                                     | لیبرالیسم، سرشت انسان، و آزادی<br>زمینهٔ تاریخی<br>خاستگاههای قرون وسطایی<br>اصلاح دین<br>لیبرالیسم و انقلاب<br>انقلاب امریکا<br>انقلاب فرانسه                          |
| <ul> <li>V*</li> <li>V*</li> <li>V*</li> <li>A*</li> <li>A*</li> <li>A*</li> <li>4*</li> <li>4*</li> <li>4*</li> <li>4*</li> </ul> | ليبراليسم، سرشت انسان، و آزادی<br>زمينۀ تاريخی<br>خاستگاههای قرون وسطايی<br>اصلاح دين<br>ليبراليسم و انقلاب<br>انقلاب امريكا<br>انقلاب فرانسه<br>ليبراليسم و سرمايهداری |
| <ul> <li>V*</li> <li>V*</li> <li>V*</li> <li>A*</li> <li>A*</li> <li>A*</li> <li>4*</li> <li>4*</li> <li>4*</li> <li>4*</li> </ul> | لیبرالیسم، سرشت انسان، و آزادی<br>زمینهٔ تاریخی<br>خاستگاههای قرون وسطایی<br>اصلاح دین<br>لیبرالیسم و انقلاب<br>انقلاب امریکا<br>انقلاب فرانسه                          |

.

| 1.9                                                                                                                                                                                                                                                                                          | شكاف در ليبراليسم                                                                                                                                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.9                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ليبراليسم نوكلاسيك                                                                                                                                                                                                    |
| 111                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ليبراليسم رفاه                                                                                                                                                                                                        |
| 114                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ليبراليسم در سدة بيستم                                                                                                                                                                                                |
| 118                                                                                                                                                                                                                                                                                          | توسعة تاريخي                                                                                                                                                                                                          |
| 11V                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ملاحظات فلسفى                                                                                                                                                                                                         |
| 171                                                                                                                                                                                                                                                                                          | آنارشيسم اختيارگرا                                                                                                                                                                                                    |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ليبراليسم در جهان كنوني                                                                                                                                                                                               |
| 178                                                                                                                                                                                                                                                                                          | نتيجه                                                                                                                                                                                                                 |
| 178                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ليبراليسم در مقام ايدئولوژي                                                                                                                                                                                           |
| ١٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ليبراليسم و آرمان دموكراتيك                                                                                                                                                                                           |
| ۱۳۱                                                                                                                                                                                                                                                                                          | يادداشتها                                                                                                                                                                                                             |
| 1945                                                                                                                                                                                                                                                                                         | s 6 tit 1                                                                                                                                                                                                             |
| 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                        | براي مطالعة بيشتر                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۳۵                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                              | فصل چهارم محافظهکاری                                                                                                                                                                                                  |
| ۱۳۵                                                                                                                                                                                                                                                                                          | فصل چهارم محافظهکاری<br>سیاست نقص                                                                                                                                                                                     |
| ۱۳۵                                                                                                                                                                                                                                                                                          | فصل چهارم محافظه کاری<br>سیاست نقص<br>محافظه کاری ادموند برک                                                                                                                                                          |
| 180<br>187<br>189                                                                                                                                                                                                                                                                            | فصل چهارم محافظه کاری<br>سیاست نقص<br>محافظه کاری ادموند برک<br>جامعه و سرشت انسان                                                                                                                                    |
| 180<br>187<br>189<br>184                                                                                                                                                                                                                                                                     | فصل چهارم محافظه کاری<br>سیاست نقص<br>محافظه کاری ادموند برک<br>جامعه و سرشت انسان<br>آزادی                                                                                                                           |
| 180<br>187<br>189<br>184                                                                                                                                                                                                                                                                     | فصل چهارم محافظه کاری<br>سیاست نقص<br>محافظه کاری ادموند برک<br>جامعه و سرشت انسان<br>آزادی<br>انقلاب و اصلاحات                                                                                                       |
| 170<br>177<br>179<br>179<br>177<br>177<br>177                                                                                                                                                                                                                                                | فصل چهارم محافظه کاری<br>سیاست نقص<br>محافظه کاری ادموند برک<br>جامعه و سرشت انسان<br>آزادی<br>انقلاب و اصلاحات<br>نظر برک در باب حکومت                                                                               |
| 1ΨΔ<br>1ΨΥ<br>1Ψ۹<br>1Ψ۰<br>1Ψ۰<br>1Ψτ<br>1ΨΤ<br>1ΨΔ                                                                                                                                                                                                                                         | فصل چهارم محافظه کاری<br>سیاست نقص<br>محافظه کاری ادموند برک<br>جامعه و سرشت انسان<br>آزادی<br>انقلاب و اصلاحات<br>نظر برک در باب حکومت                                                                               |
| 1 μΩ<br>1 ψΥ<br>1 ψΥ | فصل چهارم محافظه کاری<br>سیاست نقص<br>محافظه کاری ادموند برک<br>محافظه کاری ادموند برک<br>جامعه و سرشت انسان<br>آزادی<br>آزادی<br>انقلاب و اصلاحات<br>نظر برک در باب حکومت<br>میراث برک<br>محافظه کاری در سدهٔ نوزدهم |
| ۱۳۵<br>۱۳۷<br>۱۳۹<br>۱۴۹<br>۱۴۰<br>۱۴۲<br>۱۴۵<br>۱۴۸<br>۱۴۸                                                                                                                                                                                                                                  | فصل چهارم محافظه کاری<br>سیاست نقص<br>محافظه کاری ادموند برک<br>جامعه و سرشت انسان<br>آزادی<br>انقلاب و اصلاحات<br>نظر برک در باب حکومت<br>میراث برک<br>محافظه کاری در سدهٔ نوزدهم                                    |

چهار 🗈 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

| 104   | محافظه کاری در ایالات متحد               |
|-------|------------------------------------------|
| 1Δν   | محافظه کاری در سدهٔ بیستم                |
| 1Δν   | محافظه کاری در برابر جامعهٔ تودهوار      |
| 109   | همترازي                                  |
| 181   | محافظه کاران و کمونیسم                   |
| 194   | محافظه کاری کنونی: دو دمانی پراکنده .    |
| 184   | محافظه کاری سنتی                         |
| 190   | محافظه كاران فردگرا                      |
| ۱۶۷   | محافظه کاري نوين                         |
| ١٧٠   | راستِ مذهبی                              |
| ١٧١   | نتيجه                                    |
| ١٧٢   | محافظه کاری در مقام ایدئولوژی            |
| 174   | محافظه کاری و دموکراسی                   |
| ١٧٥   | يادداشتها                                |
| \VV   | براي مطالعة بيشتر                        |
| باركس | فصل پنجم سوسياليسم وكمونيسم: از مور تا ه |
| ۱۸۱   | آزادي و سرشت انسان                       |
| ١٨٣   | پيشگامان سوسياليسم                       |
| ነለዖ   | سن سيمون                                 |
| ١٨٨   | قوريه                                    |
| ۱۸۹   | أوِن                                     |
| 191   | 🔪 سوسياليسم كارل ماركس                   |
| 191   |                                          |
| 197   | تأثير هگل                                |
| 198   | نظرية ماركس دربارة تاريخ                 |

| 7 • 1 | نقد ماركس از سرمايهدارى                |
|-------|----------------------------------------|
| ۲۰۶   | ديالكتيك تغيير                         |
| ۲۰۸   | توالى انقلابي                          |
| 718   | يادداشتها                              |
| ۲۱۷   | براي مطالعة بيشتر                      |
| 719   | فصل ششم سوسياليسم وكمونيسم پس از ماركس |
| 771   | ماركسيسم پس از ماركس                   |
| 771   | ماركسيسم انگلس                         |
| ۲۳۱   | ماركسيسم ــــــلنينيسم شوروي           |
| 740   | كمونيسم چيني                           |
| 101   | سوسياليسم غير ماركسيستى                |
| ۲۵۲   | اَنارشيسم _كمونيسم                     |
| ۲۵۵   | سوسياليسم فابيني                       |
| των   | سوسیالیسم امریکایی                     |
| 78.   | سوسیالیسم در جهان کنونی                |
| 799   | نيجه                                   |
| 799   | سوسیالیسم به منزلهٔ ایدئولوژی          |
| 799   | سوسیالیسم و آرمان دموکراتیک            |
| ۲۷۰   | يادداشتها                              |
| ۲۷۴   | براي مطالعة بيشتر                      |
| ۲۷۵   | 1 1                                    |
| ۲۷۷   | ľ                                      |
| ۲۷۹   |                                        |
| ۲۸۰   | •                                      |
| ۲۸۳   | تخبه سالاری                            |

### شش 🗉 ایدنولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

. •

| ۲۸۵  | خردستيزى                                 |
|------|------------------------------------------|
| YAV  | َفَاشْيَسُم دَرَ ايتَالَيا               |
| ۲۸۷  | موسولینی و فاشیسم ایتالیا                |
| 791  | فاشيسم در نظر وعمل                       |
| 794  | فاشيسم آلمان: نازيسم                     |
| 794  | ھيتلر و نازيسم                           |
| ۲۹۸  | نازیسم در نظر و در عمل                   |
| ۳۰۴  | فاشیسم در دیگر جاها                      |
| ۳۰۷  | فاشيسم معاصر                             |
| ۳۱۲  | نتيجه                                    |
| ۳۱۲  | فاشیسم به مثابهٔ ایدئولوژی               |
| ۳۱۳  | فاشیسم و آرمان دموکراتیک                 |
| ۳۱۵  | يادداشتها                                |
| ۳۱۸  | براي مطالعة بيشتر                        |
| 471  | بخش سوم ایدئولوژیهای سیاسی امروز و فردا  |
| ويّت | فصل هشتم ایدئولوژیهای آزادیبخش و سیاست ه |
| ش    | مشخصههای مشترک ایدئولوژیهای آزادیبخ      |
| ۳۲۶  | آزادی سیاهان                             |
| ۳۳۲  | آزادی زن (زنباوری)                       |
| ۳۳۷  | آزادى ھمجنس بازان                        |
| ۳۴۲  | آزادي بوميان                             |
| ΨF9  | يزدانشناسى آزاديبخش                      |
| ۳۵۰  | نهضت آزادی حیوانات                       |
| 409  | نتيجه                                    |
| TOP  | آزادی، هویت، ایدئولوژی                   |

,

| ۳۵۸   | آزادیبخشی، هویت، و آرمان دموکراتیک            |
|-------|-----------------------------------------------|
| 787   | يادداشتها                                     |
| ۳۶۷   | براي مطالعة بيشتر                             |
| ۳۷۱   | فصل نهم سیاست «سبز»: ایدئولوژی زیست بوم شناسی |
| ۳۷۲   | انتقاد سبزها از ایدئولوژیهای دیگر             |
| ۳۷۵   | در تدارک اخلاق زیستبومشناختی                  |
| ۳۷۹   | اختلافات حلنشده                               |
| ۳۸۶   | نتيجه                                         |
| "ለ۶   | زیست بومشناسی در حکم ایدئولوژی                |
| ۳۸۷   | زیست بومشناسی، آزادی و آرمان دموکراتیک        |
| "አዓ   | يادداشتها                                     |
| ۳۹۲   | براي مطالعة بيشتر                             |
| ۳۹۵   | فصل دهم آيندهٔ ايدئولوژي                      |
| ۴۹۷   | ایدئولوژیهای سیاسی: نیروهای ماندگار           |
| ۳۹۷   | ملیگرایی و ایدئولوژی                          |
| f • • | دين و ايدئولوژي                               |
| f•f   | ايدئولوژي و محيط زيست                         |
| F•9   | ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک          |
| f1•   | پايان ايدئولوژى؟                              |
| F10   | يادداشتها                                     |
| F1V   | نمايه نامها                                   |
| FTY   | فهرست موضوعي                                  |
| fTT   | واژەنامە                                      |

.

## پیشگفتار ویرایش سوم

در سومین ویرایش کتاب کوشیده ایم بی کمترین صدمه به ویژگیهایی که ویرایشهای قبلی کتاب اید تولوژی سیاسی و آرمان دموکراتیک را برای بسیاری از دانشجویان و استادان جذاب ساخته بود، کیفیت آن را بهبود بخشیم. از اینرو هدف ما در این ویرایش جدید دو بعد دارد. نخست، میکوشیم دیدی کلی و اگاهانه و دستیافتنی از ایدئولوژی های عمده ای به دست دهیم که صحنهٔ سیاست سدهٔ بیستم را شکل داده اند و کماکان در سدهٔ بیست و یکم نیز آن را دوباره سازی خواهند کرد. علاوه بر آن، هدف دیگرمان آن است که چگونگی آغاز این ایدئولوژی ها و چرایی و چگونگی تغییر آنها را در گذر زمان بنمایانیم. علاوه بر بررسی «ایسمهای» نوین – لیبرالیسم، محافظه کاری (کانسرواتیسم)، سوسیالیسم، و فاشیسم – می خواهیم مفهومی از تاریخ، ساختار، استدالالهای پیشینیان هر ایدئولوژی، و پیچیدگیهای درونی اینها و دیگر ایدئولوژیهای نوپا را به خواننده عرضه داریم.

دغدغهٔ خاص ما در آمادهسازی این ویرایش سوم به روز کردن متن کتاب و شرح چندین تحول مهم در سالهای اخیر، بویژه ظهور ملیگرایی دو آتشه و تجدید حیات آشکار فاشیسم بوده است. به پیروی از پیشنهادهای همکاران و دانشجویان کوشیدهایم متن را بازهم روشنتر و بحث را در بعضی نقاط اصلی تقویت کنیم بویژه، بحث فصل هفتم را گستردهتر کردیم تا شرح نهضتهای «شبه نظامی» نونازی را نیز در برگیرد و در فصل هشت بخشی را دربارهٔ نهضت آزادی بومیان اضافه کردهایم.

با این حال، ساختار اساسی متن همان است که قبلاً بوده. کتاب را با ساخت چارچوبی چهاربعدی – تعریفی از «ایدئولوژی» براساس چهار نقشی که همهٔ ایدئولوژیها ایفا میکنند – آغاز میکنیم تا در آن چارچوب به مقایسه، مقابله و تحلیل ایدئولوژیهای مختلف بپردازیم. همچنین نشان می دهیم هر ایدئولوژی برای خود چه تفسیری از «دموکراسی» و «آزادی» دارد. به نظر ما، دموکراسی یکی از ایدئولوژیهای موجود نیست، بلکه «آرمانی» است که ایدئولوژیهای مختلف شیره های متفاوتی برای تفسیر آن دارند. هر ایدئولوژی همچنین مفهوم و برنامهٔ خاص خود را برای ارتقای آزادی دربارهٔ آزادی – به صورت آن دارند. هر ایدئولوژی همچنین مفهوم و برنامهٔ خاص خود را برای ارتقای آزادی دربارهٔ آزادی – به صورت آن دارند. هر ایدئولوژی همچنین مفهوم و برنامهٔ خاص خود را برای ارتقای آزادی دربارهٔ آزادی – به صورت آن دارند. ما به این منظور از تامل، مانع، و هدف – استفاده کردهایم. در هر فصل که به ایدئولوژی خاصی می پردازد مفهوم اساسی آزادی را در آن ایدئولوژی به صورت الگوی سهپایهای توضیح داده، دربارهٔ منشاء و گسترش آن بحث کرده، تفسیرش را از آرمان دموکراتیک بررسی کرده و با ارائهٔ چگونگی ایفای چهار نقش ایدئولوژی سیاسی فصل را پایان دادهایم. این کار را نه تنها در موزد لیرالیسم، محافظه کاری، سوسیالیسم و فاشیسم، بلکه دربارهٔ ایدئولوژیهای تازه ترهم انجام دادهایم. این ایدئولوژیهای تازه از میش ایدئولوژی سیاسی فصل

ده 🗉 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

آزادی سیاهان، آزادی زنان، آزادی همجنسبازان، آزادی بومیان، بزدان شناسی آزادیبخش، و آزادی جانوران ــ و همچنین ایدئولوژی تازهپیدای زیستمحیطی یا «سبز».

این متن نخستین پایه از مجموعهای سه پایه است. پایهٔ دوم گزیدهای به نام گزیدهٔ آرمانها و اید تولو ژیها است که ویرایش تازهاش را انتشارات لانگمن چاپ کرده. پایهٔ سوم رشته برنامه هایی تلویزیونی برای همگان به نام «اید تولو ژیهای سیاسی معاصر» است شامل ده برنامهٔ نیم ساعتی (برای تهیهٔ نسخهٔ ویدیویی این رشته برنامه ها با:

The Director, Media-Assisted Instruction, Independent Studies, 45 Wesbrook Hall University of Minnesota, Minneapolis, Minnesota, 55455

مکاتبه کنید). هر بخش از این گزیده و هر برنامهٔ نیم ساعتی ویدیویی به ترتیب مربوط به یکی از فصلهای این کتاب و مکمل آن است. اگرچه هر یک از این سه «پایه» را میتوان به تنهایی به کار گرفت، فکر میکنیم هر سه جزء بر روی هم ساختاری استوار، پایدار و منسجم را تشکیل میدهد. نخست این کوشش و همکاری را با این باور آغاز کردیم که دو مغز بهتر از یکی میاندیشند. با نگارش نخستین چاپ دریافتیم که چنین برنامهای مغزهای بیشتر و بهتری از آنچه مؤلفان میتوانند روی هم بگذارند طلب میکند. عمیقترین سپاسهای خود را به کسانی که وقت، انرژی و خرد خود را در آمادهسازی این ویرایش جدید با ما قسمت کردند، بویژه به خانوادههایمان و کارکنان انتشارات لانگمن، تقدیم میکنیم.

همچنین مایلیم از پژوهشگران و استادان همکارمان که بازنگریهای اندیشمندانه شان به ما در ارائهٔ این اثر کمک کرد تشکر کنیم؛ الیزابت آن بارتلت ، از دانشگاه مینه سوتا – دلوت ! الن گریزبی ، از دانشگاه نیومکزیکو؛ کریستن پاریس ، از دانشگاه وسترن واشنگتن؛ دیوید فریمن ، از دانشگاه واشبرن ، مارک ویور ، از کالج ووستر ''؛ لاری بگبی ''، از دانشگاه ایالتی کانزاس؛ و ریچارد بی. کلوز ''، از دانشگاه کوتس تاون '' – همچنین بار دیگر، دین خود را نسبت به گری توماس '' از دانشگاه مینه سوتا برای کمکش در بخش «آزادی همچنین بار دیگر، دین اعلام می داریم.

ترنس بال ریچارد دگر

1- Ideals and ideologies: A Reader.

- 3- Elizabeth Ann Bartlett
- 5- Ellen Grigsby
- 8- Washburn University
- 10- College of Wooster
- 12- Richard B. Close

- 4- University of Minnesota-Duluth
- 6- Kristen Parris
- 9- Mark Weaver
- 11- Laurie Bagby
- 13- Kutztown University

14- Gary Thomas

7- David Freeman

<sup>2- &</sup>quot;Contemporary Political Ideologies"

#### سخنى با خواننده

میخواهیم به سه ویژگی این کتاب توجه کنید. نخست، بسیاری از آثاری که در حکم مأخذ در این کتاب از آنها نقل قول یا یاد شده است، به طور کامل یا جزئی در گزیده ای که مؤلفان با عنوان گزیدهٔ آرمانها و ایدئولوژیها ویرایش کرده اند تجدید چاپ شده است. وقتی از یکی از این منابع اصلی در این متن یاد میکنیم، در «یادداشتها» به گزیدهٔ مربوط در آرمانها و ایدئولوژیها ارجاع می دهیم.

دوم، مطالعهٔ ایدئولوژیهای سیاسی از بسیاری لحاظ مطالعهٔ واژههاست. به این دلیل اغلب توجه شما را به استفادهٔ اندیشمندان و رهبران سیاسی از واژههایی چون «دموکراسی» و «آزادی» معطوف می نماییم. با این کار سنّت فیلسوفان را در استفاده از علامت نقل قول به معنی *واژه* \_ مثلاً «دموکراسی» و «آزادی» \_ مناسب یافتهایم.

. سوم، تعدادی از واژهها و عبارات اصلی در متن با **حروف سیاه** چاپ شدهاند. تعاریف این عبارات و واژهها در واژهنامهٔ توصیفی پایان کتاب پیش از نمایه آمده است.

همچنین از شما میخواهیم هر پیشنهاد یا اظهار نظری برای اصلاح این کتاب دارید برای ما بفرستید. برای این کار، می توانید با بخش علوم سیاسی در دانشگاه ایالتی آریزونا، Tempe, AZ هرستید. برای این کار، می توانید با بخش علوم سیاسی در دانشگاه ایالتی آریزونا، Kall@imap4.asu.eda و ریچارد دگر در در در s5287-2001 یا پست الکترونیک ترنس بال در ball@imap4.asu.eda و ریچارد دگر در icrkd@asuvm.inre.asu.edu

ترنس بال ریچارد دگر

بخش اول

# ایدئولوژی و دموکراسی

.

.

. 

. .

فصيل يكم

اندیشه شناسی و ایدئولوژی

اندیشه های اقتصاددانان و فلاسفهٔ سیاسی، چه هنگامی که درست و چه هنگامی که نادرست باشد، بسیار نیرومندتر از آناند که معمولاً در مخیّله می گنجد. به واقع، جهان زیر سیطرهٔ کمتر چیز دیگری است. مردان عمل، که معتقدند از هر گونه تأثیرات فکری مصوناند، معمولاً خود بندهٔ اقتصاددانی در گور آرمیدهاند. دیوانگانی که بر اریکهٔ قدرت تکیه زده اند و تصور می کنند از غیب به آنان الهام می شود، تصورات جنون آمیز خود را از نوشته های استادان چند سال پیشتر گرفته اند.

جان م. کینز ۱

ساعت نُه و دو دقیقهٔ بامداد سی و یکم فروردین ۱۳۷۴ (نوزدهم آوریل ۱۹۹۵) بمب بسیار ویرانگری جلو ساختمان دولتی موره<sup>۲</sup> در اُکلاهماسیتی منفجر شد. در این حادثه، یکصد و شصت و هشت نفر از جمله نوزده کودک، کُشته و بیش از پانصد نفر به شدت مجروح شدند. آسبب به ساختمان چنان شدید بود که مجبور شدند آن راکلاً یکوبند. این ویرانی و مرگ نه تنها گواهی بود بر نیروی ویرانگر بمب، بلکه بر نیروی *اند*یشه های نونازی<sup>۲</sup> در باب «خلوص» نژادی، «قدرت [نژاد] سفید»، «یهودیان»، و دیگر گروههای «پست تر» قومی - نژادی. دست کم یکی از بمبگذاران، این اندیشه ها را از ژمان خاطرات ترنر<sup>4</sup> (که بحث مفصل آن در فصل هفت آمده) فرا پیشینه ای طولانی دارد که حتی به روزگار پیش از هیتلر می رسد (در خاطرات ترنر هیتلر «انسان کبیر» نامیده شده) و همچنان الهام بخش گروههای شبه نظامی و سرتراشیده ها در امریکا و دیگر نقاط جهان است.

این افکار و اندیشههای فراوان دیگری در قالب نظامهایی از عقاید به نام *ایدئولوژی* متبلور

4- The Turner Diaries

۴ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

میشوند. این ایدئولوژی تفکر مردم را دربارهٔ مسائلی چون نژاد، ملیت، نقش و وظیفهٔ دولت، رابطهٔ زن و مرد، مسئولیت انسان در برابر محیط زیست طبیعی، و بسیاری موضوعهای دیگر شکل میدهد. در واقع، ایدئولوژیهای سیاسی هماکنون جهانی را شکل میدهند که ما و فرزندانمان در قرن بیست و یکم در آن زندگی خواهیم کرد \_قرنی که گویی از نظر سیاسی حتی پیچیده تر از قرن بیستم باشد.

بیشتر قرن بیستم، عرصهٔ سیاست جهانی در سیطرهٔ برخورد سه ایدئولوژی سیاسی - لیبرالیسم، کمونیسم، و فاشیسم - بود. در جنگ جهانی دوم، نظام کمونیستی اتحاد شوروی برای درهم شکستن اتحاد فاشیستی آلمان، ایتالیا و ژاپن به دموکراسیهای لیبرال غربی پیوست. کمونیستها و متفقین لیبرال، پس از پیروزی بر فاشیسم، دشمن سرسخت یکدیگر در جنگی سرد شدند که چهل سال به درازاکشید. اما جنگ سرد با فروپاشی کمونیسم و تجزیهٔ اتحاد شوروی پایان یافت و به نظر میرسد که برخورد دهشتناک اما آسانفهم ایدئولوژیها به پایان رسیده است. «خطر کمونیستی» عمدتاً از میان رفته و «امپراتوری شیطانی» سرنگون شده است. دموکراسی لیبرالی پیروز شده است و صلح و نیکبختی در سراسر جهان گسترده خواهد شد.

شاید. اما، به نظر میرسد که جهان جنگ سرد از راههایی چند جای خود را به جهانی ترسناکتر و مطمئناً رمزآلودتر داده است: جهان جنگهای خونین میان نژادپرستان و ملیگرایان جنگ طلب؛ جهان جنگهای فرهنگی از قبیل آنهایی که نژادپرستان سفید و افریقایی مداران سیاه برمی افروزند؛ یا منازعات محافظه کاران مذهبی و انسانگرایانی که دین را از حکومت جدا می بینند؛ یا مبارزات طرفداران آزادی همجنسگرایان و گروههای ضد همجنسگرایی؛ یا کشمکشهای زن اوران <sup>1</sup> و ضد زن اوران و مرافعه های بی شمار دیگر. این اختلافات چه آینده ای را رقم میزنند؟ ما، در مقام دانشجو \_و از آن مهمتر، در مقام شهروند \_از این دنیای جدید مملو از رویاروییهای گیجکننده بین آرا و ارزشها چگونه باید سر درآوریم؟ مزیتهای دیدگاههایی چنیل متفاوت را چگونه باید ارزیابی و بین آنها داوری کنیم؟ آشکار است که هیچ کس \_ن دانشجو، نه پژوهشگر، و نه خبرهٔ خودآموخته \_به جام جهاننما یا پنجرهای رو به آینده دسترسی ندارد. یگانه کتاب گشوده در برابر ما، کتاب گذشته و تاریخ است. بنابراین، اگر بخواهیم خط اندیشهٔ گروههای سرتراشیدهٔ نونازی را درک کنیم، باید اندیشهٔ نازیهای گذشته را مطالعه کنیم. نونازیها سو و جهت خود را از گذشته می گیرند؛ همان جایی که قهرمانان و نیاکان همکیش ایشان از آن سر برمی آورند. پس، هر که خواهان شناخت اینان است، باید به تاریخچهٔ جنبش نازی هم بنگرد. این نکته دربارهٔ هر ایدئولوژی یا جنبش سیاسی دیگر هم صادق است.

دنیای محل زیست ما به یکباره دیروز سبز نشده است. این دنیا برای خود تاریخی دارد \_ و حکایتی که باید به آن گوش سپرد. به قول جورج سانتایانا<sup>۱</sup>ی فیلسوف، آنان که گذشته را فراموش میکنند، محکوم اند اشتباهاتش را تکرار کنند. به علاوه هر که از گذشته غافل بماند، نباید امیدوار باشد که بتواند خود یا جهان محل زیست خود را درک کند. ذهن ما، اندیشه هایمان، باورها و نگرشهایمان همگی در کورهٔ ستیزهای مسلکی پیشین گداخته و بر سندان آنها شکل گرفته اند. اگر بخواهیم مؤثر عمل کنیم و زندگی صلح آمیزی داشته باشیم، باید آن اید تولوژیهای سیاسی راکه تأثیری عمیق در اقدامات و نگرشهای سیاسی ما و دیگر مردمان گذارده بشناسیم.

هدف ما در این کتاب فراهم آوردن اساس این شناخت است. در این فصل مقدماتی، هدف خاصٌ ما توضیح مفهوم ایدئولوژی است. در فصلهای بعد، به بررسی ایدئولوژیهای گوناگونی می پردازیم که در شکل دهی به چشمانداز سیاسی حیات ما نقش مهمی داشته و گاه موجب دگرگونی شدیدی در آن شده است. ما به ترتیب دربارهٔ لیبرالیسم، محافظه کاری<sup>۲</sup>، سوسیالیسم<sup>۲</sup>، فاشیسم، و دیگر ایدئولوژیها بحث می کنیم و در هر مورد، ظهور و رشد هر ایدئولوژی را در بافت تاریخی آن شرح می دهیم. این راه را از آن رو برگزیده ایم که ایدئولوژیهای سیاسی از غیب سر برنمی آورند. ایدئولوژیها که در بستر اوضاع تاریخی خاصی پدید می آیند، در واکنش به تغییرات همان اوضاع شکل می گیرند و تغییر می کنند. نتایج گاه حیرت آور است – مثلاً، گاه به نظر می رسد که مشترکات محافظه کاران امروزی با لیبرالهای قدیم بیشتر از مشترکات لیبرالهای امروزی و قدیمی است. اما علت این است که ایدئولوژیهای سیاسی، که از ثبات و انجماد به

۶ 🛛 اید ٹولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

دورند، در برابر تغییرات دنیای پیرامون خود واکنش نشان میدهند.

این گفته بدان معنا نیست که ایدئولوژی همچون بادنما در برابر هر تغییر در وزشهای سیاسی، واکنشی انفعالی دارد. برعکس، ایدئولوژی بر آن است که به تغییرات اجتماعی شکل و جهت دهد. مردان و زنانی که پیرو ایدئولوژیهای سیاسیاند و آنها را ترویج میکنند \_و تقریباً همهٔ ما به نوعی چنین میکنیم \_میکوشند از هستی سر درآورند و جامعه، سیاست، و اقتصاد را بفهمند تا آن را بهنر کنند یا در برابر تغییراتی که به گمان آنان آن را بدتر میکند بایستند. لیکن، آنان برای اینکه بتوانند بدین طریق در جهان تأثیر بگذارند مجبورند در برابر تغییرات همیشه ساری، از جمله تغییرات ناشی از ایدئولوژیهای رقیب، واکنش نشان دهند.

پس، ایدئولوژی سیاسی پویا است. اگر نتواند خود را با اوضاع متغیر سازگار کند، از اینکه نتوانسته است آنچه را میخواهد انجام دهد \_یعنی تغییر جهان \_در جا خشکش نمیزند. این پویایی ممکن است برای کسی که خواهان فهم دقیق لیبرال یا محافظه کار است سرخوردگی ایجاد کند؛ چه، تعریف لیبرالیسم، محافظه کاری، یا هر ایدئولوژی دیگری یا دقتی ریاضی ناشدنی است. اما به محض آنکه دریابیم ایدئولوژیهای سیاسی ریشه در اوضاع تاریخی دارند، همراه آنها متحول میشوند، و خود در دگرگونی آنها سهیماند، آنگاه است که بر مسیر درست فهم معنای هر ایدئولوژی خاص گام نهادهایم.

#### تعريف عملي «ايدئولوژي»

در نخستین نگاه، در واژهٔ ایدئولوژی نکته ای غریب به چشم می خورد. دیگر واژه های مختوم به *لوژی* نام رشته های علمی را بیان می کنند. بنابراین، مثلاً «بیولوژی» که \_ بخش آغازینش، از *bios* یونانی به معنی زندگی آمده \_ بررسی علمی زیست است. «پسیکولوژی» مطالعهٔ psyche یا همان روان است. و «سوسیولوژی» مطالعهٔ جامعه. از این رو، به نظر منطقی می آید که اید ئولوژی هم بررسی علمی اندیشه باشد. واژهٔ «اید ئولوژی» هنگامی که در سدهٔ هجدهم در فرانسه وضع شد در اصل درست به همین معنا به کار می رفت (۱]. با این حال، طی دو سدهٔ گذشته، معنی واژه تغییری اساسی یافته است. «اید ئولوژی» بررسی علمی اندیشه ها نیست بلکه دال بر مجموعه ای از اندیشه هاست که در صدد پیوند دادن اندیشه و عمل است. یعنی، ایدئولوژی بر آن است که شیوهٔ تفکر مردم و چگونگی اعمال آنان را شکل دهد.

پس، آن گونه که ما این اصطلاح را به کار می بریم، امروزه اید تولوژی مجموعه ای است نسبتاً همساز و فراگیر از اندیشه هایی که به توضیح و ارزشیابی اوضاع اجتماعی می پردازد، به مردم کمک می کند تا جایگاه خویش را در جامعه درک کنند، و برای عمل سیاسی و اجتماعی برنامه ای ارائه می کند. دقیق تر، هر اید تولوژی نزد پیروانش چهار نقش ایفا می کند. ۱) توضیحی، ۲) ارزشیابی، ۳) جهت دهی، و ۴) برنامه ای. اکنون به هر یک از این چهار نقش نگاهی دقیق تر می اندازیم.

نقش توضيحي: هو ايدئولوژي به توضيح علت وضعيت موجود اجتماعي، سياسي، و اقتصادی، بویژه در دوره های بحرانی، می پردازد. در چنین دوره هایی مردم، گاه با نگرانی، برای آنچه رخ میدهد توضیح میطلبند. چرا جنگ وجود دارد؟ چرا رکود اقتصادی رخ میدهد؟ سبب بروز بیکاری چیست؟ چراگروهی دارا و بقیه ندارند؟ چرا روابط بین نژادهای مختلف کشمکشزا و دشوار است؟ ایدئولوژیهای مختلف پاسخهای متفاوتی برای این پرسشها دارند. اما هر ایدئولوژی به نوعی به این پرسشها پاسخ میدهد و بر آن است تا جهان پیچیدهٔ پیرامون را برایمان فهم پذیر سازد. مثلاً، ممکن است مارکسیستها جنگ را پیامد رقابت سرمایهداران برای به دست آوردن بازارهای خارجی بدانند، حال آنکه فاشیستها احتمالاً جنگ را به مثابهٔ آزمایش «اراده» ملتی در برابر ملت دیگر توضیح میدهند. لیبرال شاید تورم را نتیجهٔ دخالت دولت در بازار بداند، در حالی که جنبش آزادی سیاهان ریشهٔ بسیاری از مسائل اجتماعی را در نژادیرستی سفیدپوستان میبیند. آنگونه که از این مثالها برمیآید، توضیح هر ایدئولوژی با دیگری کاملاً متفاوت است، اما هر یک نگرشی معین نسبت به اوضاع و رویدادهای پیچیده ارائه میکند که میکوشد پدیده ها را فهمپذیر کند. علاوه بر این، ایدئولوژی پردازان که میکوشند دیگران را قانع کنند تا ایدئولوژیشان را بپذیرند \_نوعاً میخواهند تا حد ممکن به تعداد بیشتری از مردم دست یابند و این آرزو موجب می شود برای رویدادها و اوضاع غریب توضیحاتی آسان، و گاه سادهاندیشانه، ارائه کنند.

نقش ارزشیابی. نقش دوم ایدئولوژی ارائهٔ معیارهایی برای ارزشیابی اوضاع اجتماعی است. گذشته از همه چیز، توضیح علل وقوع رویدادهایی خاص با قضاوت دربارهٔ خوب یا بد بودن

۸ 🛽 اید تولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

چنین رویدادهایی تفاوت دارد. آیا هر جنگی شرارتی است که دوری جستن از آن ضروری است، یا برخی از آنها توجیهی اخلاقی دارند؟ آیا دورههای رکود بخشی طبیعی از چرخهٔ تجارتاند يا نشانة بيماري نظام اقتصادي؟ آيا بهكارگيري كامل نيروي انساني آرماني منطقي است يا بلاهتي برخاسته از نشئگي؟ آيا اختلاف شديد فقر و ثروت مطلوب است يا نامطلوب؟ آیا درگیریهای نژادی ناگزیر است یا اجتناب پذیر؟ باز، ایدئولوژی در پاسخ به این پرسشها برای پيروان خويش معيارهايي ارائه ميكند. مثلاً اگر شما ليبرال باشيد، به منظور ارزشيابي سياستي ييشنهادي احتمالاً مي خواهيد بدانيد كه اين سياست چه تأثيري در افزايش يا كاهش نقش دولت در زندگی افراد دارد. اگر نقش دولت را تقویت کند، نامطلوب است. اگر زنباور باشید، احتمالاً می خواهید بدانید آیا سیاست پیشنهادی موافق یا مخالف منافع زنان است، و بر همین اساس چنان سیاستی را تأیید یا رد میکنید. یا اگر کمونیست باشید، احتمالاً می پرسید که این پیشنهاد چه تأثیری در طبقهٔ کارگر دارد، و در مبارزهٔ طبقاتی، افق پیروزی کارگران را تا چه اندازه محدود یا گسترده میکند. این بدان معناست که احتمال دارد آنچه در نظر هواداران یک ایدئولوژی خواستنی بنماید در نظر طرفداران ایدئولوژی متفاوت دیگری نفرتانگیز باشد \_مثلاً، مبارزهٔ طبقاتی از دید کمونیستها خیر و در نظر فاشیستها شرّ است. روشن است هر ایدئولوژی، صرف نظر از موضعش، معیارها و راهنماهایی ارائه میدهد تا به کمک آنها مردم اوضاع و سیاستهای اجتماعی را به گونهای ارزشیابی و داوری کنند، که قادر باشند بر خوب یا بـد و یـا بـیفایده بودنش حكم دهند.

نقش جهتدهی. ایدئولوژی به پیرو خود جهت و هویت میدهد کیستم، به کدام گروه (نژاد، ملت، جنس، و مانند اینها) تعلق دارم و با بقیهٔ جهان چگونه رابطهای دارم؟ همچون راهپیمایان و مسافرانی که برای یافتن راه در مناطق ناآشنا از نقشه، قطبنما و عوارض جغرافیایی بهره میجویند، مردم نیز برای یافتن جایگاه و هویت اجتماعی خود باید از چیزی کمک بگیرند. ایدئولوژی هم همانند قطبنما کمک میکند مردم جهت خود را بیابند که دریابند کیستند و کجایند و چگونه باید خود را با جهانی هزارتو سازگار کنند. مثلاً، اگر کمونیست باشید، به احتمال قوی خود را عضوی از طبقهٔ کارگر و متعلق به حزبی میدانید که خود را وقف رهاسازی کارگران از ستم و استثمار سرمایه داری کرده و از این رو سرسختانه مخالف طبقهٔ سرمایه دار حاکم است. یا، در موضع فردی نازی احتمالاً خود را سفید پوستی می پندارید که حزبتان دست اندرکار خالص کردن نژاد و برده یا حتی نابو دکردن نژادهای «پست» است. یا اگر زن باور باشید، احتمالاً پیش از هر چیز، خود را زنی (یا مردی که مشکلات زنان را درک می کند) می بینید متعلق به جنبشی که هدفش پایان دادن به بهره کشی و ستم جنسی است. اید تولوژیهای دیگر به پیروان خود کمک می کنند تا جهت خود را بیابند و به شیوه های باز هم متفاوتی، وضعیت یا جایگاه خویش را در جامعه پیدا کنند، اما همهٔ اید تولوژیها نقش جهت دهی را ایفا می کنند.

نقش برنامهٔ سیاسی. سرانجام، اهر ایدئولوژی به پیروانش میگوید چه چیزی را چگونه انجام دهند. هر ایدئولوژی، با ارائهٔ برنامهای کلی برای عمل سیاسی و اجتماعی، نقشی تجویزی یا برنامهریزانه دارد. همانند پزشکی که برای بیمارش نسخه مینویسد، و مربیای که برای شاگردانش برنامهٔ تمرین دارد، هر ایدئولوژی سیاسی نیز درمانی برای جامعهٔ بیمار و چارهای برای حفظ سلامت جامعهٔ سالم تجویز میکند. اگر تشخیص ایدئولوژی دربارهٔ وضعیت جامعه این باور را در شما القاکند که اوضاع بد و رو به بدتر شدن است، در صورتی حمایت شما را جلب خواهد کرد که نسخهای یا برنامهای ظاهراً مؤثر برای بهبود اوضاع داشته باشد. و اين دقيقاً همان است كه ايدئولو ژيها ميكو شند انجام دهند. مثلاً، إگر كمو نيست باشيد معتقديد که در آمادهسازی برای براندازی نظام سرمایهداری و تسخیر قدرت حکومتی، و در نهایت ایجاد جامعهٔ مبتنی بر تعاون و کمونیسم، ضروری است آگاهی یا هشیاری طبقهٔ کارگر افزایش یابد. اما اگر فردی نازی باشید معتقدید که بر نژاد «برتر» سفید فرض است یهودیان، سیاهان و دیگر اقوام «یست» را جداکند، به انزوا و انقیاد بکشاند ...و احتمالاً آنان را نابود سازد. اگر لیبرال باشید، برنامهٔ سیاسیتان شامل پیشنهادهایی برای کاهش یا حذف مداخلهٔ دولت در زندگی مردم است. اما اگر محافظه کار سنتی باشید، شاید بخواهید دولت برای ترویج ارزشهای سنتی یا اصول اخلاقي دخالت كند. همچنانكه از اين مثالها برمي آيد، ايدئولو ژيهاي مختلف برنامه هاي بسيار متفاوتي براي عمل پيش مينهند، ليكن همهٔ آنها نوعي برنامه عرضه ميكنند.

ایدئولوژیهای سیاسی بر آنند که با ایفای این چهار نقش پیوندی بین تفکر \_انـدیشهها و باورها \_و عمل فراهم اَورند. هر ایدئولوژی بر این امید است تا با ارائهٔ تصویری از وضعیت

۱۰ 🖾 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

سیاسی موجود و اجتماعی جهان، این گونه که اکنون است و آن گونه که باید باشد، مردم را به تغییر یا حفظ شیوهٔ زندگی برانگیزد. اگر از پس این کار برنیاید ـ یعنی اگر همهٔ این چهار نقش را ایفا نکند \_ ایدئولوژی سیاسی محسوب نمی شود. بدین سان، تعریف عملی، با نمایاندن اینکه ایدئولوژی چیست یا چه نیست، به ماکمک میکند تا از چیستی آن تصویری شفافتر به دست آوریم.

اید تولوژی هر چه باشد نظریهٔ علمی نیست. بی تردید، گاهی تمییز بین اید تولوژی و نظریهٔ علمی کاری دشوار است. همین واقعیت که هواداران اید تولوژیهای سیاسی اغلب ادعا می کنند نظریاتشان به راستی علمی است، خود دلیلی بر این مدعا است. دلیل دیگر آن است که دانشمندان، بویژه علمای علوم اجتماعی، گاه نمی توانند دریابند نظریه هایشان از تعصبات اید تولوژیک آنان شکل گرفته است. و در بسیاری موارد، اید تولوژیهای سیاسی برای توضیح وضعیت موجود جهان از نظریه های علمی استمداد می جویند. مثلاً، بعضی آنار شیستها، بهره گرفته اند.

درست است که تمییز اید تولوژی از نظریهٔ علمی گاه بس دشوار است، اما این بدان معنا نیست که بین نظریه ای، مانند نظریهٔ داروین، و اید تولوژیه ایی که از آن بهره گرفته اند \_و در بسیاری موارد آن را تحریف کرده اند ـــ تفاوتی وجود ندارد. نظریهٔ علمی ماهیتی تجربی دارد، یعنی با توصیف و توضیح ویژگی یا خصوصیات معینی از جهان سروکار دارد، و تجریز نمی کند که مردم چه کار باید بکنند. البته، این نظریه های علمی به همان اندازه که اشاراتی دربارهٔ اینکه مردم چگونه می توانند زندگی کنند در بردارند، ممکن است شامل مسألهٔ تجویز اینکه مردم چگونه باید زندگی کنند هم باشند. این نکته بویژه در مورد نظریه های اجتماعی صدق می کند و جدا کردن ملاحظات تجویزی و تجربی آنها بسیار دشوار \_و به گفتهٔ بعضی، غیر ممکن \_است. اما گفتن اینکه نظریهٔ علمی هم می تواند دربردارندهٔ اشاراتی برای عمل باشد به این معنا نیست که نظریهٔ علمی را اید تولوژی بدانیم. دانشمندان به صرف دانشمند بودن مستقیماً با این نیست که نظریهٔ علمی را اید تولوژی بدانیم. دانشمندان به صرف دانشمند بودن مستقیماً با این است. اما گفتن اینکه نظریهٔ علمی هم می تواند دربردارندهٔ اشاراتی برای عمل باشد به این معنا اشارات، که برای اید تولوژی پردازان قطعاً مهم است، سروکاری ندارند.

می توان تعریف مبتنی بر نقش را برای تمایز قائل شدن بین ایدئولوژیهای سیاسی و بعضی

«-ایسمها»ی دیگر، مثل تروریسم، که گاهی با ایدئولوژی اشتباه می شود، به کار گرفت. چون نام مهمترین ایدئولوژیها با پسوند -ایسم پایان می یابد، بعضی تصور می کنند هر «-ایسمی» ایدئولوژی سیاسی است. چنین تصوری کاملاً نادرست است. بسیاری از واژههای دیگر هم مانند اَلکُلیسم، مگنتیسم (به معنای مغناطیس)، و هیپنوتیسم، هر چه باشند ایدئولوژی سیاسی نیستند. تروریسم هم ایدئولوژی نیست. ممکن است تروریسم برای اقدام سیاسی و اجتماعی برنامهای هم ارائه کند و از این رو نتش برنامهای هم ایفا کند، اما به تنهایی نه به توضیح و ارزشیابی اوضاع می پردازد و نه نقش جهت دهی دارد. خود تروریسم ایدئولوژی نیست، بلکه راهکاری است که برخی ایدئولوژی پردازان برای پیشبرد اهدافشان به کار می گیرند. و همچنانکه به زودی خواهیم دید، آنارشیسم (دولتستیزی) و ناسیونالیسم (ملی گرایی) هم ایدئولوژی نیستند.

سرانجام با به کارگیری تعریف مبتنی بر نقش می توانیم بین دموکراسی (مردمسالاری) و ایدئولوژیهای سیاسی تمییز قائل شویم. دموکراسی، برخلاف سوسیالیسم، محافظه کاری و دیگر ایدئولوژیها، هیچ توضیحی دربارهٔ علت وضعیت موجود ارائه نمی دهد، و صرفاً با مسامحه می توان گفت که دموکراسی به نوعی نقشهای ارزشیابی، جهت دهی، یا برنامه ای را ایفا می کند. علاوه بر این، تقریباً همهٔ ایدئولوژیها از دموکراسی دم می زنند که اگر دموکراسی هم نوعی ایدئولوژی بود چنین ادعایی امکان نداشت. مثلاً، هر کس می تواند به آسانی ادعا کند که دموکرات محافظه کار، دموکرات لیبرال، یا دموکرات سوسیالیست است \_ بسیار آسان تر از آنکه ادعا کند محافظه کار، دموکرات لیبرال، یا دموکرات سوسیالیست است \_ بسیار آسان تر از آنکه دموکرات محافظه کار، موسیالیست، یا مثلاً فاشیست لیبرال است. این بدین معناست که دموکراسی، یا حکومت مردم، ایدئولوژی نیست، بلکه آرمان است .. موضوعی که در فصل دموکراسی، یا حکومت مردم، ایدئولوژی نیست، بلکه آرمان است ... موضوعی که در فصل

در همهٔ این موارد، تعریف مبتنی بر نقش با حذف مواردی که هر چهار نقش را یکجا ایفا نمیکنند کمک میکند تا مفهوم ایدئولوژی شفاف شود. به هر روی، مواردی نیز وجود دارد که این تعریف عملی چندان کمکی نمیکند. تمایز بین فلسفه یا نظریهٔ سیاسی و ایدئولوژی

۱۲ 🗈 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

نمونهای از این موارد است. در چنین موردی، تعریف مبتنی بر نقش هیچ کمکی نمیکند زیرا نظریه های سیاسی نیز نوعاً همین چهار نقش را ایفا میکنند. تفاوت عمده در آن است که نظریهٔ سیاسی در سطحی بالاتر، انتزاعی تر، منضبط تر و شاید بی طرفانه تر از اید تولوژی ایفای نقش مىكند. آثار برجستهٔ فلسفهٔ سیاسى، مانند جمهور افلاطون و قرارداد اجتماعى روسو كه مطمئناً درصدد توضيح و ارزشيابي اوضاع اجتماعياند، به خواننده كمك ميكنند جايگاه خویش را در جهان بیابد. این آثار حتی برای عمل برنامهای کلی تجویز میکنند. اما این نوشتهها و دیگر شاهکارهای فلسفهٔ سیاسی، بسیار پیچیده و انتزاعیاند و از این رو نمی توانند تودههای مردم را به عمل وا دارند. ایدئولوژیهای سیاسی برای پیشبرد اهدافشان علاوه بر به کارگیری آثار فیلسوفان سیاسی بزرگ از نظریه های علمی هم استفاده میکنند. لیکن به دلیل آنکه ارتباط فکر با عمل برایشان اولویت دارد، به سادهسازی اندیشهٔ فیلسوفان سیاسی گرایش دارند تا این فلسفه را برای تودهٔ مردم آسانفهم \_و رغبت برانگیز حکنند. از ایس رو، تفاوت عمدهٔ فلسفهٔ سیاسی و ایدئولوژی سیاسی بیشتر کمّی است. هر دو هدف واحدی را دنبال میکنند، اما ایدئولوژی به گونهای عینی تر و آسان تر این کار را انجام می دهد زیرا توجه عمده ايدئولوژيها به اهميت عمل معطوف است[٢].

در مورد دین نیز مشکلات مشابهی رخ می نماید. اغلب ادیان، شاید همهٔ آنها، برای پیروان خود هر چهار نقش توضیحی، ارزشیابی، جهت دهی، و برنامه ای را ایفا می کنند. آیا دین هم از این نظر اید تولوژی به شمار می آید؟ اگر همچون بعضی دانشمندان، اید تولوژی را صرفاً «نظامی اعتقادی» بدانیم، چنین معنایی استنباط می شود (۱۲. علاوه بر این، بسیاری از دانشمندان و تعداد چشمگیری از اید تولوژی پردازان به ابعادی از اید تولوژی سیاسی توجه کرده اند که نزد پیروان خویش همان مشخصه های دین را یافته است. مثلاً، شرحی دربارهٔ کمونیسم که و، جای انکار نیست که علایق دینی نقش عمده ای در ستیزهای اید تولوژیک داشته و دارند ا ایدئولوژی سیاسی وجود دارد. ادیان بیشتر با ماوراءالطبیعه و تقدس سروکار دارند \_خدا (یا خدایان) و زندگی(های) پس از مرگ \_حال آنکه ایدئولوژی بیشتر به اکنون و اینجا، به زندگی بر کرهٔ خاکی می پردازد. به سخن دیگر، ایدئولوژی به جای آنکه مردم را برای زندگی بهتر در دنیای دیگر آماده کند، بر آن است تا به مردم کمک کند تا در همین دنیا تا حد ممکن بهتر زندگی کنند.

البته، این هم درجاتی دارد. بسیاری از ادیان توجه خاصی به شیوهٔ زندگی مردم در همین دنیا دارند، اما این موضوع همیشه یا ضرورتاً هدف عمدهٔ دین نیست. اما هدف عمدهٔ ایدتولوژی سیاسی همین است. با این حال، برای کسی که میخواهد ایدتولوژی را بفهمد، مرزبندی دقیق و روشن، بین نظریهٔ علمی، فلسفهٔ سیاسی و دین از یک سو، و ایدتولوژی سیاسی از سوی دیگر، اهمیت چندانی ندارد. مهمترین نکته این است که ببینیم هر ایدتولوژی چگونه به ایفای چهار نقش یادشده میپردازد و برای آن از باورهای دینی، فلسفهها، و نظریههای گوناگون چگونه بهره میجوید.

**آزادی و سرشت انسان** برای آنکه ایدئولوژی سیاسی بتواند این چهار نقش \_ توضیحی، ارزشیابی، جهت دهی و برنامهای \_را ایفاکند، باید به مفهوم ژرف تری از تواناییهای انسان و آنچه برای انسانها دستیافتنی است، توسل جوید. این بدان معنا است که در هر ایدئولوژی دو مشخصهٔ دیگر نهفته است: (۱) مجموعهای از باورهای اساسی دربارهٔ سرشت انسان، و (۲) مفهومی از *آزادی*.

سر شبت انسان هر ایدئولوژی، دست کم به صورت ضمنی، دربردارندهٔ مفهوم خاصی از سرشت انسان \_ یعنی برداشتی از قابلیتها، محدودیتها، انگیزه ها و سائقه های اساسی انسان \_ است. بعضی ایدئولوژیها رقابت بر سر کسب بیشترین سهم ممکن از منابع کمیاب را اقتضای «سرشت» انسان می دانند؛ حال آنکه، تعدادی دیگر برآن اند که مردم «طبعاً» به همکاری با یکدیگر گرایش دارند و آنچه را دارند با دیگران تقسیم میکنند. مثلاً، لیبرالهای قدیمی و اخلاف امروزینشان احتمالاً

۱۴ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

بر این باورند که انسان «طبعاً» رقابت پیشه و مال اندوز است. برعکس، کمونیستها رقابت و مال اندوزی را رذالتهایی «غیر طبیعی» و پلید می دانند که پروردهٔ نظام مسخشده و مسخکنندهٔ سرمایه داری است \_نظامی که انسانها را از سرشت «راستین» خود که بخشندگی و همکاری است منحرف می سازد. با این همه، اید تولو ژیهای دیگری هم هستند که چنین می انگارند انسان طبعاً یا ذاتاً نوعی خود آگاهی نژادی <sup>۱</sup> دارد که او را به معاشرت با همنژادان خویش و امی دارد و از معاشرت یا حتی ابراز همدردی با اعضای نژادهای دیگر باز می دارد. بدین ترتیب، نازیها مدعی اند که مبارزه برای سلطهٔ نژادی، امری «طبیعی» و کوشش برای ایجاد هماهنگی و صلح بین نژادها «غیر طبیعی» است.

برای درک ایدئولوژیهای سیاسی برداشتهایی از این دست دربارهٔ سرشت انسان ضروری آست، زیرا در تعیین چگونگی ایفای چهار نقش هر ایدئولوژی سهم بسزایی دارد. برداشت هر ایدئولوژی از سرشت انسان بویژه از این نظر ضروری است که ایدئولوژی برای هر آنچه از نگاه سیاسی امکان پذیر می داند حد و مرز تعیین می کند. مثلاً، وقتی کمونیستها می گویند باید برای ایجاد جامعهٔ بی طبقه بکوشیم، بدان معناست که به توانایی انسان در ایجاد جامعهٔ بی طبقه یقین دارند و در نتیجه آن را مخالف سرشت انسان نمی بینند. از سوی دیگر، هنگامی که محافظه کاران بر دوست داشتن و دفاع از نظم اجتماعی سنتی اصرار می ورزند، بدین معنا است که آنان اعتقاد دارند انسان موجود ضعیف و لغزش پذیری است که برنامههایش بیشتر به زیان جامعه است تا بهبود آن. ایدئولوژیهای دیگر هم دیدگاههای دیگری نسبت به سرشت انسان دارند، اما در هر مورد برنامهای که هر ایدئولوژی سیاسی تجویز می کند رابطهٔ مستقیمی با مفهوم سرشت انسان در آن ایدئولوژی \_ یعنی با برداشتش دربارهٔ سرشت راستان و آنچه می تواند به دست آند.

**آزادی** ممکن است غریب بنماید، اما همهٔ ایدئولوژیها مدعی دفاع از «آزادی» و گسترش آناند. آزادی در اجرای دو نقش ارزشیابی و برنامهای شکل میگیرد، و این در حالی است که همهٔ ایدئولوژیها جوامعی که آزادی را ترویج نمیکنند محکوم میکنند و خود وعده میدهند برای ترویج آزادی اقدام کنند. اما هر ایدئولوژی آزادی را به شیوهای متفاوت تعریف میکند. مثلاً، درک محافظه کاران نخستین از آزادی با درک لیبرالهای گذشته یا اخلاف کنونیشان تفاوت دارد؛ و این هر دو ایدئولوژی مخالف دیدگاه کمونیستی دربارهٔ آزادی است؛ و این هر سه اساساً از تصور نازیها از آزادی فاصله دارند. این بدان سبب است که آزادی است؛ چه، هیچ تعریف واحد و به سخن دیگر، این مسأله که آزادی چیست مجادلهبرانگیز است؛ چه، هیچ تعریف واحد و مسلماً درستی از آزادی وجود ندارد.

چون همهٔ ایدئولوژیها مدعی ترویج «آزادی»اند، این مفهوم اساس مناسبی برای مقابله و مقایسهٔ ایدئولوژیهای مختلف به وجود می آورد. بنابراین، در فصلهای بعدی با به کارگیری الگوی سه تایی، یا سه گوشه ای پیشنهادی جوالد مککالم به توضیح مفهوم آزادی در هر ایدئولوژی می پردازیم [۵]. به نظر مککالم، هر برداشتی از آزادی سه ویژگی دارد: (الف) عامل، (ب) مانع یا سدّی که بازدارندهٔ عامل است، و (ج) غایتی که هدف عامل است. و هر جمله ای دربارهٔ آزادی را می توان این گونه بیان کرد: «(الف) برای نیل به (ج) سدّی به صورت (ب) دارد /

۱۶ 回 ایدئولوژی های سیاسی و ارمان دموکراتیک

آزاد باشد. پس، «آزادی» دال بر رابطهای است که در آن عامل، آزاد از هر مانعی، آزاد است به هدف مشخصی دست یابد.

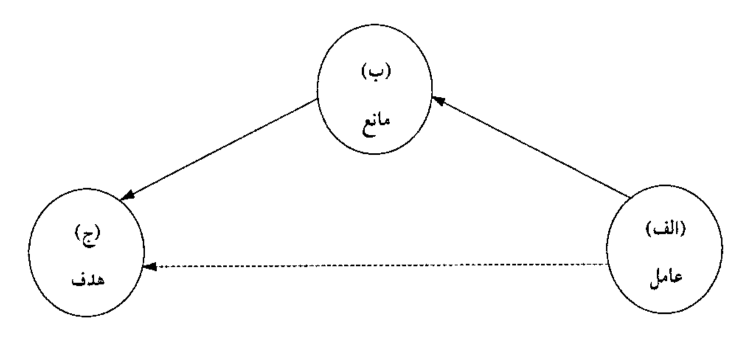
این رابطه را می توان به صورت نموداری نمایش داد (شکل ۱–۱).

توجه کنید این سه بعد چگونه حتی در پرسشی پیش پا افتاده چون «امشب آزادی؟» وجود دارد. در این مورد، عامل «تو» یعنی همان مخاطب است. در این پرسش موانع یا اهداف تصریح نشده اند، اما علت آن است که در این پرسش می خواهیم بدانیم آیا مانعی که عامل را از دنبال کردن هدفی مشخص باز دارد، وجود دارد یا خیر. یعنی هنگامی که از کسی می پرسیم امشب آزادی یا نه، می خواهیم تعیین کنیم آیا چیزی \_ از قبیل لزوم مطالعه برای امتحان، رفتن به سر کار، یا پایبندی به قولی که به دیگری داده \_ او را از انجام دادن کار مشخصی باز می دارد یا خیر. آنگاه بدون وجود این مانع، عامل در این مورد «آزاد» است.

اما دربارهٔ آزادی سیاسی چه؟ به نظر مککالم، مردم دربارهٔ اینکه در سیاست چه چیزی آزادی محسوب می شود دیدگاههای متفاوتی دارند زیرا هر کس (الف)، (ب) و (ج) را به گونهای متفاوت می بیند. اکنون به بررسی هر یک از این سه تعد بپردازیم. نخست، عامل و سپس هدفهای عامل را بررسی میکنیم و در نهایت به سدها و موانعی می پردازیم که عامل را از دنبال کردن هدفهایش باز می دارد.

عامل. ممکن است عامل فرد، طبقه، گروه، ملت، جنس، نژاد، یا حتی یک گونه باشد. چنان که در فصل سوم خواهیم دید، منظور عمدهٔ لیبرالها از آزادی همان آزادی فرد است. برعکس، توجه مارکس و مارکسیستها به آزادی طبقهای مشخص \_ طبقهٔ کارگر \_ معطوف است. به نظر موسولینی و فاشیستهای ایتالیا، عامل همان دولت ملی است؛ فاشیستهای آلمانی (نازیها) عامل را برابر نژاد میگرفتند. زنباوران هویت جنسی عامل را مهم ترین مسأله می دانند.

**هدف**. عامل هدف دارد. انواع مختلف عاملها انواع متفاوتی از هدفها را دنبال میکنند. هدف نازیها «خلوص» و برتری نژاد سفید است. هدف کمونیستها نیل به جامعهٔ بی طبقهٔ کمونیستی است. لیبرال می خواهد به شیوهٔ خویشتن، بدون دخالتهای بی مورد دیگران، زندگی کند. زنباور



شكل ۱-۱ الگوى سەتايى آزادى.

میخواهد در جامعهای زندگی کند که ارزش و تواناییهای زنان را به رسمیت بشناسد و آنها را ارج نهد. و در مورد هر ایدئولوژی دیگری نیز چنین است.

مانع. عامل در راه دنبال کردن هدف خویش اغلب با موانعی روبه رو می شود. این موانع صورتهای متنوعی دارند ــوضعیت مادّی یا جسمانی (مثلاً، فقر یا ناتوانیهای جسمی)، جُرم، اندیشه های اقتصادی و سیاسی و اجتماعی، ایدئولوژی، نهادهای اجتماعی، عرف، سنّت و اعتقادات. زنان با جنسیتگرایی و تبعیض جنسی روبه رو می شوند. کمونیستها با بی اعتنایی و «شعور کاذب» کارگران و ثروت و قدرت طبقهٔ سرمایه دار رو در رویند. نازیها در برابر یهودیان، سیاهان، و دیگر نژادهای «پست» قرار می گیرند. اغلب، هر ایدئولوژی ایدئولوژیهای دیگر را هم به سان سدّ یا مانعی می بیند که باید از سر راه برداشته شود. مثلاً، فاشیستها تأکید لیبرالها بر فرد و تأکید سوسیالیستها بر برابری را همچون مانعی در راه نیل به جامعه ای متحد، منضبط، و آزاد می بینند. موانع صرف نظر از شکل آن باید از سر راه برداشته شود. اگر عامل بتواند موانع هر جه بیشتری را از سر راه بردارد، به همان اندازه آزادتر خواهد شد و به همان اندازه که نتواند بر سدّها و موانع فائق آید، به همان نسبت آزاد نیست و «مقید» است. اگر افراد یا طبقه یا نژاد یا جنسی که نقش عامل را در ایدئولوژی بازی میکنند در تحقّق هدفهای خود آزاد نیا شد، در آن مورت ایدئولوژی برای از میان برداشته موانعی که در راه آزادین به مان اندازه که نتواند بر مورت ایدئولوژی برای از میان برداشت می کنند در تحقّق هدفهای خود آزاد نیاشد، در آن

۱۸ 🛽 ایدنولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

#### ايدئولوژي و انقلاب

كاربرد سياسي واژهٔ انقلاب در اصل حاكي از بازگشت به وضعيت اوليه بوده است. انقلاب سیاسی هم، مانند گردش زمین به دور خورشید، بازگشت به نقطهٔ آغازین بود. اما پس از انقلابهای امریکا و فرانسه در سدهٔ هجدهم، واژهٔ «انقلاب» معنی تخصیص یافته تری یافت. احتمالاً، انقلاب امریکا در آغاز کوششی برای *اعادهٔ حقو*ق مستعمره نشینان در حکم شهروندان انگلیسی بوده، اما به ایجاد کشوری با نظام حکومتی نوینی انجامید. پس از آن، در همان حال که این نظام نوین هنوز در حال شکلگیری بود، انقلاب فرانسه آغاز شد، اما نه به قصد بازگشت به شیوههای کهن بلکه با هدف ایجاد نظم اجتماعی و سیاسی اساساً نوینی بود. همان گونه که در فصل سوم مشاهده خواهيم كرد، اين انقلاب از آنچه مورد نظر آغازگران آن بود فىراتىر رفت و سرانجام آن نیز خواست هیچ یک از آنان نبود. اما در حیات سیاسی، اقستصادی و اجستماعی فرانسه تغییراتی عمده را به بار آورد. در واقع، انقلاب فرانسه چنان امواج نیرومندی به سراسر اروپا و بسیاری دیگر از بخشهای جهان فرستاد که حتی امروز نیز تأثیر آن محسوس است. یکی از نشانه های آن روشی است که موضع گیریهای سیاسی را اکنون عموماً چپ، راست، یا میانه توصيف ميكنند. اين اصطلاحات از نحوهٔ نشستن تمايندگان در مجلس ملي دورهٔ انقلاب سرچشمه گرفته است. میانهروها در مرکز سالن مینشستند، و همواداران دگرگونی بـنیادین در «جناح» یا سمت چپ سالن و مخالفان تغییر در جناح راست تجمع میکردند. از اینرو است که امروز هم در سیاست از جناح راست و جناح چپ و میانهروها سخن میگوییم.

انقلابیان عصر جدید خواستار جانشینی گروهی از حاکمان یا رهبران به جای گروهی دیگر نیستند و به تغییرات جزئی یا اصلاحات در ساختار سیاسی رضایت نمی دهند. هدفشان سرنگونی نظم کهنی است که به گمان آنان از بیخ و بن پوسیده یا فاسد است. به نظر آنان، اگر حکومت و جامعه از بن بیمار باشند، تغییرات جزئی یا اصلاحات کافی نخواهد بود. در چنین اوضاعی، یگانه راه حل را برانداختن بنای اجتماعی کهن و جایگزینی نظمی برتر می دانند. این رهیافت را بنیادی یا رادیکال می نامند، چون از کلمهٔ لاتینی radix به معنی بن یا ریشه مشتق می شود.

البته، اگر مردم امکان فراهم آوردن دگرگونیهای بنیادین برای بهبود جامعهٔ خویش را ساور

نداشته باشند، بار تغییری اساسی چون انقلاب را به دوش نخواهند کشید. محافظه کاران از همینرو به انقلاب بدگماناند؛ اینان با دست کم گرفتن سرشت انسان عموماً به این باور میرسند که اصلاحات اساسی در جامعه عملاً غیرممکن است. به هر حال، محافظه کاری از این لحاظ با ایدئولوژیهای دیگر بسیار متفاوت است. همهٔ ایدئولوژیهای دیگر اعتقاد دارند که خرد و کردار انسان می تواند پیشرفتهای چشمگیری در جامعه، سیاست، و کیفیت زندگی را پیش کشد. بی تردید، هر ایدئولوژی دربارهٔ ماهیّت پیشرفت و اصلاحات تصوری خاص خود دارد، اما به جز محافظه کاری، بقیه، عموماً در مورد امکان پیشرفت و اصلاحات چشمگیر در کیفیت زندگی انسان خوشبیناند.

اید تولوژیهای سیاسی از این نظر محصول دنیای جدیدند. در روزگاران پیشین، بیشتر مردم دلایل فراوانی داشتند که باور کنند زندگی آنان هم بسیار شبیه زندگی پدران و نیاکانشان خواهد بود. گذران زندگی مردم بیشتر از زمین یا دریا تأمین می شد و تغییر شیوه های زیست چنان کند بود که علت خاصی پیش نمی آمد که خیال کنند زندگی فرزندان یا توه هایشان تفاوت چشمگیری با زندگی خودشان پیدا کند. اما در دنیای جدید آهنگ دگرگونی چنان شتابان است که اکنون آینده نگران (یا آینده شناسان) به گونه ای حرفه ای تغییرات آینده را پیشگویی میکنند؛ در همین حال، گروهی دیگر می ترسند که نتوانند خود را با تغییرات سازگار کنند یا با آن هماهنگ شوند زیرا شغل و احتمالاً حتی طرز فکر آنان منسوخ خواهد شد. چه خوب چه بد، در عصر نو آوری زندگی میکنیم. و همچنین عصر ما، باز چه خوب چه بد، عصر اید تولوژی است.

بین ایدئولوژی و نوآوری رابطهٔ مهمی وجود دارد. پیشرفتهای علمی، فنی، و حتی هنری که نشانهٔ آغاز دنیای جدید در اروپاست ایمان به پیشرفت را در مردم بسیاری پرورانده است: باور به امکان فراهم آوردن زندگی بهتر برای شماری به مراتب بیشتر از هر زمان دیگر. با این همه، پیش از آنکه اشخاص بتوانند از ثمرهٔ پیشرفت برخوردار شوند، باید جامعه تجدید سازمان یابد. شیوهٔ کهن زیست مانع پیشرفت بود، بویژه هنگامی که مانع می شد افراد خلاق و پرشور ابتکار و انرژی خویش را برای بهبود زندگی خود و دیگران به کار بگیرند. از اینرو، نهادهایی که از شیوهٔ

۲۰ 🗉 ایدنولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

کهنزیست حمایت میکردند ... بویژه کلیسای کاتولیک ژم و نظم اقتصادی فئودالیسم (ارباب و رعیتی) ... مورد تهاجم کسانی قرار گرفتند که میکوشیدند افراد را آزاد کنند تا بتوانند در دنیای جدید از فرصت، پیشرفت و خرد هر چه بیشتری بهرهمند شوند. این تهاجم صورتهای گوناگونی به خود گرفت، از آن جمله جنبش معروف به **روشنگری** بود که جهان را به مىثابهٔ چیزی میگرفت که باید با خرد انسان فهمیده و با فعالیت او کامل شود.

تهاجم به شیوهٔ کهن زیست، حتی پیش از عصر روشنگری، به صورت لیبرالیسم، یعنی نخستین ایدئولوژی سیاسی، هم درآمد. در فصل سوم روایت میکنیم که چگونه لیبرالیسم با عنوان مدارا و فرصت به صورت واکنشی در برابر تقلید دینی و فئودالیسم به پا خاست. در اینجا، این نکته اهمیت دارد که نخست لیبرالیسم و سپس دیگر ایدئولوژیها به استثنای محافظه کاری از دل اعتقاد به امکان دگرگونی اساسی در جامعه و زندگی انسان برخاسته اند. همین اعتقاد مردم را برمی انگیزد تا به جنبشهایی بپیوندند یا آن را هدایت کنند که هدفش تجدید سازمان و حتی زیر و رو کردن جامعه است. مختصر آنکه همین اعتقاد موجب پیدایش ایدئولوژی است.

ناسيوناليسم و آنارشيسم

در این فصل مقدماتی باید دو نیروی سیاسی مهم دیگر را مورد بحث قرار دهیم. نیروهای ناسیونالیسم و آنارشیسم را هم در جای خود اغلب ایدئولوژی در نظر میگیرند. اما ما چنین نظری نداریم. ناسیونالیسم و آنارشیسم صورتهای چنان متنوعی به خود میگیرند و با بسیاری ایدئولوژیهای متنوع و متعدد چنان گره خوردهاند که به گمان ما بهتر است این دو را ایدئولوژیهای مشخصی در شمار نیاوریم. مثلاً، کمتر ناسیونالیستی است که صرفاً ناسیونالیست باشد. آنان، در عوض، لیبرال یا محافظه کار یا کمونیست یا فاشیست ناسیونالیستاند. آنارشیستها هم شاخه شاخهاند، و بسیاری از آنان لیبرالیسم یا سوسیالیسم را تا نتایج افراطیش دنبال میکنند. از اینرو، شاید بهتر باشد که مباحث ناسیونالیستم و آنارشیسم را اندیشهشناسی و ایدئولوژی 🗉 ۲۱

با بحث ایدئولوژیهایی که پیوند بسیار نزدیکی با آن دو دارند همکاسه کنیم. اما نـخست لازم است تصویری از ناسیونالیسم و آنارشیسم داشته باشیم.

### ناسيوناليسم

یکی از قدر تمند ترین نیروها در عرصهٔ سیاست عصر جدید، ناسیونالیسم است که برخاسته از دل این معنا است که مردم جهان به گونه ای کم و بیش طبیعی به گروههای متمایز، یا ملتها، تقسیم می شوند. در این دیدگاه، ملیت را شخص، خود انتخاب نمی کند، بلکه آن را از هنگام تولد کسب کرده است. در واقع، واژه های nation (به معنی «ملت») nationality (به معنی «ملیت») از واژهٔ لاتینی natios به معنی تولد گرفته شده است.\* پس، ملت گروهی از مردم اند که به نوعی [محلّ] تولد مشترک دارند. بدین سان، ممکن است ملیت شخص با تابعیت او متفاوت باشد. مثلاً، عضوی از ملّت چروکی ممکن است تبعهٔ امریکایی هم محسوب شود. با وجود این، از دیدناسیونالیستهای دوآتشه، ملیت را نباید از تابعیت جداکرد. کسانی که [محلّ] تولد مشترک دارند \_ یعنی به ملت واحدی تعلّق دارند \_ باید تابعیت همان دولت یا واحد سیاسی را نیز داشته باشند. اندیشهٔ دولت ملی، یعنی واحد سیاسی خودمختار و خودگردانی که پیونددهنده و بیانگر نیازها و عواطف ملت واحدی است از همین جا سرچشمه میگیرد.

احساسات ملی در بیشتر پهنهٔ تاریخ وجود داشته است، اما پس از جنگهای ناپلئون در اوایل سدهٔ نوزدهم، بویژه قوت بیشتری یافت. با فتح بخش عمدهٔ اروپا به دست نیروهای فرانسوی ناپلئون، خشم و گاه رشک در میان مردمان شکستخورده برانگیخته می شد. این امر بویژه در مورد آلمان و ایتالیا صادق است که در آن زمان هیچ کدام کشور واحدی محسوب نمی شدند. آلمان مجموعهٔ پراکنده ای از واحدهای سیاسی مجزا بود که بزرگی و قدرت آنان متفاوت بود: از پادشاهی پروس و امپراتوری اتریش گرفته تا دوکنشینها و باروننشینهای بسیار خُرد زیر سیطرهٔ نجبای محلی. با این حال، مردم این جوامع پراکنده به زبان مشترکی سخن می گفتند، و ادبیات، آداب و سنن مشترک بسیاری داشتند. ایتالیا نیز وضعیت مشابهی داشت. پیروزی نیروهای

<sup>\*</sup> ملت در فارسی پیشتر به معنی «دین» بوده است ولی در عضر حاضر در معنی جدید خود به کار میرود. \_م.

۲۲ 🖻 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

ناپلئون ــیعنی پیروزی ملت فرانسه ــنوعی واکنش ایجاد کرد، اشخاص بسیاری را در آلمان، ایتالیا، و سرزمینهای دیگر برانگیخت تا هر یک ملیت خود را بشناسند و برای تشکیل دولتهای ملی و متحد خود مبارزه کنند.

در سده های نوزدهم و بیستم، این مبارزهٔ ناسیونالیستی عملاً سراسر جهان را فراگرفت. مثلاً، احساسات و دشمنیهای ملّی به جنگهای جهانی اول و دوم دامن زد و «جنگهای رهایی بخش ملی» ضد استعماری را در آسیا و آفریقا به راه انداخت. با وجود این، مفهوم ملت و ناسیونالیسم، با همهٔ نیروهای سیاسی و قدرت عاطفی خود، درگیر مشکلات متعددی است. مشکل اول، تعیین چیستی یک ملت است. چه چیزی موجب می شود گروهی از انسانها عضو ملتی واحد بشوند؟ اگرچه ناسیونالیستها اغلب به مشخصه هایی چون نژاد، قومیت، فرهنگ، زبان، دین، سنت، یا تاریخ مشترک توسل می جویند، هنوز پاسخ روشنی به این پرسش داده نشده است.

حتی اگر بتوانیم ملیت را هم تعریف کنیم، باز هم مشکل دیگری گریبانگیر ناسیونالیسم است. کشورهای بسیاری \_از جمله کانادا، سوییس و ایالات متحد \_جمعیتهایی را با ملیتهای ظاهراً متفاوت دربرگرفتهاند. آیا هر گروهی باید دولت خاص خودش را داشته باشد؟ مثلاً، سوییس باید تجزیه شود، و بخشهای فرانسویزبان، آلمانیزبان، و ایتالیاییزبان به ترتیب جذب فرانسه، آلمان و ایتالیا بشوند؟ با وجود اینکه به نظر می رسد سوییسیان از مناسبات موجود خویش خشنودند، آیا باز هم مطلوب است که این تفکیک صورت پذیرد؟ یا بهتر است بگرییم این جمعیتها در کنار هم ملوب است که این تفکیک صورت پذیرد؟ یا بهتر است صورت، این مردم، با زبانها و فرهنگهای متفاوت چگونه و چه هنگام به صورت ملتی واحد درآمدند؟

با وجود این مشکلات، تردیدی نیست که مردم بسیاری نه تنها کشش عواطف ملی را حس میکنند، بلکه پیش از هر چیز هویت و سوگیری ملی دارند. این احساسات بویژه در رویدادهای پس از سقوط کمونیسم در اروپای شرقی بةروشنی مشهود است. با سقوط رژیمهای کمونیستی، اتحاد جماهیر شوروی و یوگسلاوی هر دو به دولتهایی بر اساس ملیت تجزیه شدند. در مناطقی که گروه ملی نیرومندی وجود نداشت تا دولتی مستقل تأسیس کند، مانند بخش بوسنی در یوگسلاوی سابق، جنگ تلخی بین همسایگان پیشین درگرفت. نیروی ناسیونالیسم چک و اسلواکی را هم تجزیه کرد و این کشور بدون خونریزی به دو دولت چک و اسلواک تقسیم شد. با همهٔ مسائلی که در تعریف ملت وجود دارد، بدون تردید در پایان سدهٔ بیستم و آغاز سدهٔ بیستویکم ناسیونالیسم نیرویی مقتدر و واقعی در سیاست باقی میماند.

## آنارشيسم

برخلاف تصور نادرست و رایج دربارهٔ آنارشی، این واژه به معنی هرج و مرج یا آشفتگی نیست، و آنارشیستها نیز خواهان هرج و مرج و آشفتگی نیستند. این واژه از anarchos یونانی به معنی «نفی حکومت» است. بنابراین، آنارشیست کسی است که هوادار برانداختن حکومت و جایگزینی نیروی زورگوی آن با همکاری داوطلبانهٔ افرادی است که آزادانه از همکاری با یکدیگر خشنودند. از نگاه فرد آنارشیست، حکومت طبعاً نامشروع و شرّ است. حکومتها همگی مردم را به کارهایی که دوست ندارند وا میدارند سپرداخت مالیات، شرکت در جنگ، اجرای دستورات، و مانند اینها سبس، همهٔ حکومتها درگیر فعالیتهای نامشروع و زورگویانهاند. البته، میتوان با این ارزیابی موافق بود و در عین حال پذیرفت که دولت یا حکومت صرفاً شرّی خروری است که لازم است مردم همچنان از آن اطاعت کنند. اما آنارشیستها معتقدند که حکومت ضروری نیست بلکه صرفاً شرّ است. آنارشیست بر این نظر پای میفشرد که اگر به مردم فرصت بدهیم، میتوانند بدون هیچ گونه قدرت زورگویی با یکدیگر در صلح و خرشبختی زندگی کنند.

پس، آنارشیستها در این موضوع اتفاق نظر دارند که حکومت شرّی است که باید به نفع نظام همکاری داوطلبانهٔ مردم از بین برود. اما اتفاق نظرشان همین جا پایان میگیرد. بعضی آنارشیستها افرادی افراطی اند که از رقابت سرمایه داری \_اما بدون حکومت \_طرفداری میکنند. گروهی دیگر اشتراک گرایانی اند مخالف سرمایه داری که معتقدند آنارشیسم مستلزم نظارت جمعی بر داراییهاست. بعضی آنارشیستها از براندازی حکومت با اعمال خشونت

۲۴ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

هواداری میکنند؛ دیگران آرامشطلبانیاند که معتقدند فقط با روشمی صلح آمیز می توان به جامعهٔ تعاونی دست یافت. مختصر آنکه پراکندگی آرا و اختلافات در بین آنارشیستها بر تنها نکتهٔ مورد توافقشان غلبه دارد. به گفتهٔ یکی از صاحبنظران در آنارشیسم، «آنارشیسم، در واقع، ایدئولوژی نیست، بلکه نقطهٔ تلاقی چند ایدئولوژی است»[۶].

آنارشیسم، همانند ناسیونالیسم، در پیدایش ایدئولوژیهای سیاسی جدید نقش عمدهای داشته است. در اواخر سدهٔ نوزدهم، بویژه در اوایل سدهٔ بیستم، آنارشیسم در بخشهای بسیاری از جهان نیروی سیاسی مهمی به حساب می آمد. با اینهمه، در این مدت از تأثیر آن کاسته شده است. هنوز هم گروهکهای کوچک آنارشیست به این بحث ادامه می دهند که حکومت نامشروع است و امکان تحقق بی حکومتی وجود دارد، اما اکنون اندکی بر ضد حکومت اقدام مستقیم انجام می دهند.

### نتيجه

در آغاز به اهمیت نقش ایدئولوژی در ستیزهایی پرداختیم که مشخصهٔ حیات سیاسی عصر جدید است. سپس، ایدئولوژی را مجموعه اندیشههای نسبتاً همساز و جامعی تعریف کردیم که چهار نقش را برای پیروانش ایفا میکند:

۱) چرایی اوضاع اجتماعی موجود را توضیح میدهد؛ ۲) آن اوضاع را ارزشیابی میکند؛ ۳) به مردم جهت میدهد تا ببینند چگونه می توانند خود را با جامعه سازگار کنند؛ ۴) برنامه ای را برای عمل سیاسی و اجتماعی تجویز میکند. به علاوه، هر ایدئولوژی دربارهٔ سرشت انسان و آزادی فرضهایی اساسی دارد \_فرضهایی که سبب شده گاه و بیگاه اغلب ایدئولوژیها مردم را به انقلاب دعوت کنند.

در فصلهای آینده به بررسی تاریخچه و ساختار ایدئولوژیهای مختلف میپردازیم. ولی پیش از این کار لازم است به «دموکراسی» نگاهی دقیقتر بیندازیم. آن گونه که در فصل بعد توضیح میدهیم، دموکراسی هم ایدئولوژی نیست، بلکه آرمانی است که ایدئولوژیهای مختلف یا آن را در جا رد میکنند یا بیشتر به شیوههای مختلف در پی آناند.

يادداشتها

۱. برای بررسی منشأ و تاریخچهٔ «ایدئولوژی» منابع زیر را ببینید:

Terrell Carver, "Ideology", in Terence Ball and Richard Daggar, eds., *Ideals and Ideologies: A Reader*, 3rd ed. (New York: Longman, 1999), selection 1; Mark Goldie, "Ideology", in Terence Ball, James Farr, and Russell L. Hanson, eds., *Political Innovation and Conceptual Change* (Cambridge: Cambridge University Perss, 1989, pp. 266-291; and George Lichtheim, *The Concept of Ideology, and Other Essays* (New York: Random House, 1967).

۲. برای بحث بیشتر دربارهٔ رابطهٔ بین فلسفهٔ سیاسی و ایدئولوژیهای سیاسی، منبع زیر را ببینید:

Michael Freeden, Ideologies and Political Theory: A Conceptual Approach (Oxford: Clarendon Press, 1966), pp. 27-46.

3. Philip Converse, "The Nature of Belief Systems in Mass Publics", in David Apter, ed., Ideology and Discontent (New York: Free Press, 1964).

4. Arthur Koestler, et al., *The God that Failed*, R. H. S. Crossman, ed. (Freeport, NY: Books for Libraries Press, 1972; originally published 1949).

5. Gerald MacCallum, Jr., "Negative and Positive Freedom", *Philosophical Review* 76 (1967): 312-334.

6. David Miller, Anarchism (London: Dent, 1984), p. 3.

۲۶ 🗉 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

يراى مطالعة بيشتر

Arendt, Hannah. On Revolution. New York: Viking, 1963.

Berlin, Isaiah. Four Essays on Liberty. Oxford: Oxford University Press, 1969.

\_\_\_\_\_. "Nationalism: Past Neglect and Present Power, "in Berlin, Against the Current: Essays in the History of Ideas. Harmondsworth: Penguin, 1982.

Bookchin, Murray. Post - Scarcity Anarchism. Lndon: Wildwood House, 1974.

Carter, April. The Political Theory of Anarchism. London: Routledge & Kegan Paul, 1971.

Dunn, John. "Revolution," in Terence Ball, James Farr, and Russell L. Hanson. eds., Political Innovation and Conceptual Change. Cambridge: Cambridge University Press, 1989.

Kohn, Hans. Nationalism: Its Meaning and History. Princeton, NJ: D. Van Nostrand, 1955.

Lichtheim, George. *The Concept of Ideology*, and Other Essays. New York: Random House, 1967.

McLellan, David. *Ideology*. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1986. Miller, David. *Anarchism*. London: Dent, 1984.

Pfaff, William. The Wrath of Nations: Civilization and the Furies of Nationalism. New York: Simon & Schuster, 1993.

Woodcock, George. Anarchism. Harmondsworth: Penguin, 1963.

Wolff, Robert Paul. In Defense of Anarchism. New York: Harper & Row, 1970.

Yack, Bernard. The Longing for Total Revolution. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1986.

## فصل دوم

## آرمان دموكراتيك

کسی وانمود نمیکند که دموکراسی بینقص یا همه جانبه است. در واقع، می گویند دموکراسی بدترین شکل حکومت است، البته به استثنای تمامی حکومتهایی که تاکنون هر چند گاه یک بار تجربه شده اند.

وينستن چرچيل

هواداری از دموکراسی (مردمسالاری) یکی از برجسته ترین مشخصه های سیاست در عصر حاضر است. امروزه، چه در بین رهبران برجستهٔ سیاسی و چه اتباع و شهروندان معمولی، کمتر کسی وجود دارد که دموکراسی را تحسین و ادعای دموکرات (مردمی) بودن نکند. در واقع، به نظر می رسد به استثنای فاشیستها، نازیها، و مشتی دیگر، همه بر خواستنی بودن دموکراسی اتفاق نظر دارند. اما این اتفاق کانون ستیزهای پرشور و گاه خشونت بار ایدئولوژیک است. این چگونه ممکن است؟ چگونه مردان و زنانی با تقریباً هر نوع مسلک ایدئولوژیک ست.

سوسیالیست، کمونیست و محافظه کار \_در مورد ارزش دموکراسی باور مشترکی دارند؟ یک پاسخ این است که بگوییم بسیاری با فریب و ریا واژهٔ «دموکراسی» را به کار می برند. به سخن دیگر، دموکراسی چنان خواستنی است که هر کسی می کوشد اید تولوژی خود را، هر چه باشد، به دموکراسی پیوند دهد. مثلاً، عنوان رسمی آلمان شرقی پیش از فروپاشی نظام کمونیستی بین سالهای ۹۰–۱۹۸۹، جمهوری دموکراتیک آلمان بود. با این حال، این حکومت «دموکراتیک» به شدت آزادی بیان را محدود می کرد و در عمل رقابت برای احراز مقامهای دولتی را غیرقانونی می دانست. منتقدانی که از کاربرد نابجا و فراوان واژهٔ «دموکراسی» شکوه می کنند و می گویند این واژه دیگر از معنا تهی شده این نمونه و نمونههای دیگر را در نظر دارند. پاسخی دیگر این است که پیروان اید تولوژیهای مختلف اندیشه های متفاوتی دربارهٔ

۲۸ 🛽 ایدنولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

شیوهٔ ایجاد آن اتفاق نظر وجود ندارد. مثلاً، در ایالات متحد بیشتر مردم دیکتاتوری را نظامی آشکارا غیردموکراتیک میدانند، اما مائو تسه تونگ، رهبر حزب کمونیست چین به مدت بیش از چهل سال بر آن بود که حکومتش «دیکتاتوری دموکراتیک خلق چین» است. ظاهراً، مائو هیچ تناقضی در این بیان نمی دید زیرا معتقد بود در چین برای هموار کردن راه دستیابی به دموکراسی به دوره ای دیکتاتوری نیاز هست. در این صورت، شاید توافقی گسترده و راستین وجود داشته باشد که دموکراسی هدف یا غایت راستین فعالیتهای ایدئولوژیک است و اختلاف فقط بر سر ابزار مناسب برای نیل به چنین هدفی است.

اگرچه ممکن است در هر یک از این دو موضع مزیتی نهفته باشد، به گمان ما سومین پاسخ دربردارندهٔ بینش ژرفتری در این باره است. بدین معنا که واژهٔ «دموکراسی» برای افراد مختلف معانی متفاوتی دارد. شاید همه بخواهند به دموکراسی دست یابند و آن را ترویج کنند، اما دلیل عدم توافق برای دستیابی به آن را باید بر سر اختلاف دربارهٔ مفهوم حقیقی دموکراسی دانست. با توجه به ایدئولوژیهای سیاسی می توان گفت دموکراسی آرمانی است که بیشتر ایدئولوژیها از آن دفاع میکنند؛ اما چون فهم بسیار متفاوتی از چیستی آن دارند، هر یک به شیوهٔ متفاوتی آن را دنبال میکند. ممکن است در جریان تلاش برای دستیابی به آنچه دموکراسی می دانند و برای تبلیغ آن با یکدیگر به ستیز برخیزند.

در این صورت، دموکراسی هم، مانند آزادی، مفهومی اساساً مجادله برانگیز است. آرمان دموکراتیک عمیقاً درگیر ستیز اید تولوژیک در دنیای جدید است. برای فهم این ستیز لازم است دربارهٔ دموکراسی و آرمان دموکراتیک بیشتر بدانیم. بویژه، لازم است بدانیم «دموکراسی» در اصل چه معنایی داشته و چرا فقط در این دو سدهٔ اخیر آن را چنین گسترده، گونهٔ مطلوبی برای دولت و جامعه در نظر گرفته اند.

### منشأ دموكراسى

هم خود واژهٔ «دموکراسی» و هم دموکراسی به معنای شکلی از حیات سیاسی هر دو سر از یونان باستان برمی آورند. این واژه ترکیبی است از اسم یونانی demos به معنی «مردم» یا «مردم عادی» و فعل kratein به معنی حکمرانی. واژهٔ demokratia نزد یونانیان به طور مشخص به معنی اَرمان دموکراتیک 🖻 ۲۹

حکومت یا حکمرانی «مردم عادی» بود \_یعنی، مردمی بی تجربه، بینوا، و بی بهره از آموزش چون بیشتر شهروندان را همین مردم تشکیل می دادند، دموکراسی همچنانکه امروز هم اغلب چنین است، معادل حکومت اکثریت بود. اما توجه بدین نکته ضروری است که این اکثریت آن زمان عمدتاً از یک طبقه، یعنی demos تشکیل می شد. از این رو، بسیاری از یونانیان، دموکراسی را نوعی حکومت طبقاتی می دانستند \_حکومت در دست طبقهٔ پایین یا زحمتکش جامعه و به سود اینان بود. از این رو، دموکراسی در برابر آریستوکراسی (اشراف سالاری)، یعنی حکومت دارند ..قرار می گرفت.

در یونان باستان، که حکومت واحدی بر آن حاکم نبود، مرکز فعالیت [سیاسی] polis دولتشهر ۲ بود. بهترین نمونهٔ دولتشهر دموکراتیک آتن، بزرگترین polis، است. آتنیها در بیشتر نیمهٔ دوم سدهٔ پنجم پیش از میلاد، دوران موسوم به عصر طلایی آتن، polis خود را دموکراتیک میخواندند. البته، همهٔ مردم به دلخواه چنین اوضاعی را نپذیرفتند، اما به نظر میرسد کسانی که چنین کردند دموکراسی را با شور و شوق پذیرفتند. گواه این امر سخنان منسوب به پریکلس<sup>۲</sup>، مشهورترین رهبر دموکراسی آتن، در خطابهٔ رثائیه است:

نوع حکومت ما رقیب نهادهای دیگران نیست، ما از همسایگان تقلید نمیکنیم، بلکه سرمشقی برای آنانیم. ما را به درستی دموکراسی می نامند، زیرا ادارهٔ امور در دست تودهٔ مردم است، نه شماری معدود. اما در همان حال که قانون در دعاوی خصوصی عادلانه همه را همسان می بیند، ادعای بر تری نیز پیگیری می شود؛ و اگر یکی از شهروندان به هر تر تیبی شایسته باشد، نه به دلیل امتیازات موروثی، بلکه به مثابهٔ پاداشی برای استعدادش، برای خدمت دولتی اولویت دارد. فقر هم مانعی به حساب نمی آید و هر مردی، هر چقدر هم که گمنام باشد، می تواند در خدمت کشور [ools] خود باشد[۱].

سخنان پریکلس کشمکش موجود بین آریستوکراتها و دموکراتها را در آتن باستان آشکار میکند. آریستوکراتها عموماً بر آن بودند که فقط شهروندان نیک بنیاد، آنمان که دارایی ای همنگفت و پیوندی با خاندانهای نژاده (نجبا) داشتند، می توانستند حکمرانان راستین باشند. با این حال، پریکلس و دموکراتها معتقد بودند که بیشتر شهروندان، اگر بتوانند از کار و کشتزار فراغتی بیابند،

۳۰ 🛽 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

توانایی حکومت دارند. حکومت دموکرات آتن برای نیل به چنین هدفی میانگین دستمزد روزانه را به شهروندان، فقیر و غنی، می پرداخت تا به مجلس بروند و با رأی مستقیم خود خط مشی تعیین کنند. برای خدمت در هیأت منصفه نیز که گاه هر نوبت آن یک سال بود، به شهروندان حقوق می دادند. گواه دیگری بر ایمان آتنیها به demos، انتخاب شهروندان برای خدمت در منصبهای سیاسی معینی نه بر اساس رأی گیری بلکه به صورت انتخاب تصادفی از طریق قرعه کشی بود.

تمایز بسیار مهم دیگری که در خطابهٔ رثائیه به آن اشاره شده تمایز بین شهروندانی است که روحیهٔ جمعی دارند (polites به معنی جمعگرایان) و فردی که به دنبال نفع شخصی زندگی خصوصی را ترجیح میدهد (idiotes به معنی فردگرایان). پریکلس میگفت که در آتن

شهروند آتنی از دولت [polis] غافل نیست زیرا خانهٔ خود را اداره میکند؛ و حتی آن دسته از ما که سرگرم تجارتیم، اندیشهٔ بسیار درستی از سیاست داریم. مردی را که علاقه ای به امور همگانی ندارد، موجودی صرفاً بیزیان نمی دانیم، او را شخصیتی بیهوده می شماریم؛ و اگر هم معدودی از ما خلاق باشند، هر یک از ما قاضی سلیم هر سیاستیم [۲].

جنبهٔ دیگری از مفهوم شهروندی که در دموکراسی آتن وجود داشت از این هم مهمتر بود. برای شهروند انگاشته شدن می بایست مردی بالغ و آزاد و آتنی می بود. بنابراین، زنان، خارجیان مقیم آتن، و بردگان (که احتمالاً اکثریتی را در جمعیت تشکیل می دادند) همگی از این حق محروم بودند. در واقع، از هر ده نفر ساکن در آتن فقط یک نفر شهروند محسوب می شد. در این صورت، از دیدگاه پایان سدهٔ بیستم، دشوار بتوان دموکراسی آتن را دموکراتیک نامید.

هنگامی که در نظر آوریم دموکراسی آتن چندان حمایتی از حقوق اقبلیت نمیکرد، این قضاوت باز هم تکاندهنده تر می شود. بی تردید، همهٔ *شهروندان* در نظر قانون یکسان بودند، اما این بدان معنی نبود که هر شهروندی در بیان عقیده، صرف نظر از اینکه عقیده اش تا چه اندازه ناخوشایند باشد، آزاد بود. گاهی مجلس آتن شهروندی را بدون محاکمه، حتی بدون اتهامی حقوقی، به صرف اینکه اکثریت مجلس چنین شهروندانی را خطری برای polis می دانستند موقتی از آتن تبعید می کرد. چون شهروندان آتنی نام تبعیدیان را بر تکه ای سفال یا جسمی آرمان دموکراتیک 🗉 ۳۱

لاکمانند موسوم به ostrakon مینگاشتند، این برونرانی را هم اُستراسیسم' به معنی انـزوا میخواندند.

مجازات ابراز نظرهای نامطلوب که از این هم خشنتر بود. این را بویژه از ادعای سقراط (۴۶۹ تا ۳۹۹ ق. م.)، فیلسوفی که خود را همچون خرمگسی می دید که مأموریت داشت با نیش پرسشهایی دربارهٔ اعتقادات آتنیها، شهروندان تنبل آتنی را از خوش باوری برهاند: «هیچگاه از برانگیختن یکایک شما، از سرزنش و متقاعد کردن شما، از صبح تا شام، هر کجا شما را بیابم، دست برنمی دارم» (۱۳ در سال ۳۹۹ ق. م. که دموکراتها بر اریکهٔ قدرت بودند، بعضی شهروندان متقابلاً این نیش را به خود سقراط برگرداندند و به دروغ او را به بی دینی و ایجاد فساد در اخلاق جوانان آتنی متهم کردند. سقراط محاکمه، متهم و محکوم به مرگ با جامی از شوکران شد. بدین سان، آتن، این نخستین نظام دموکراتیک نخستین شهید راه آزادی اندیشه و بیان را هم به ارمغان آورد.

با این همه، در سدههای پنجم و چهارم پیش از میلاد، هواداران دموکراسی با اعتقاد دیگری رو به رو بودند. شکایت این بود که دموکراسی نظام حکومتی با صورتی بسیار ناپایدار است. برجستهترین شاکی، دوست و شاگرد سقراط، افلاطون (۴۲۷ تا ۳۴۷ ق. م.) بود.

افلاطون بر آن بود که دموکراسی از آن رو خطرناک است که قدرت سیاسی به دست مردم نادان و حسود می افتد. استدلال می کرد که این مردم چون نادان اند، نمی تو انند قدرت سیاسی را به خدمت خیر همگان در آورند. چون حسودند، تنها به فکر خیر خویش اند، آنهم با غارت کسانی که وضعیت بهتری دارند. پس، چون هم حسودند و هم نادان، عوام فریبان - عوام فریب ۲ به معنی تحت اللفظی رهبر demos که به حسادتهای آنان دامن می زنند و شهروند را در برابر شهروند دیگر تحریک می کنند، آنان را به آسانی زیر نفوذ خود می آورند. مختصر ایسنکه دمسوکراسی جنگ داخلی، آنارشی (دولت ستیزی، هرج و مرج ۳)، و تابودی دولتشهر را فرا می آورد. بر اساس تحلیل افلاطون، هنگامی که دموکراسی polic را به تابودی دولت می که در می آورد. بر اساس تحلیل افلاطون، هنگامی که دموکراسی polic را به که دموکراسی solic را به می چنین اوضاع ورشکسته ای بکشاند، مردم تشنه نظم و قانون می شوند. در آن صورت، بر گرد هر

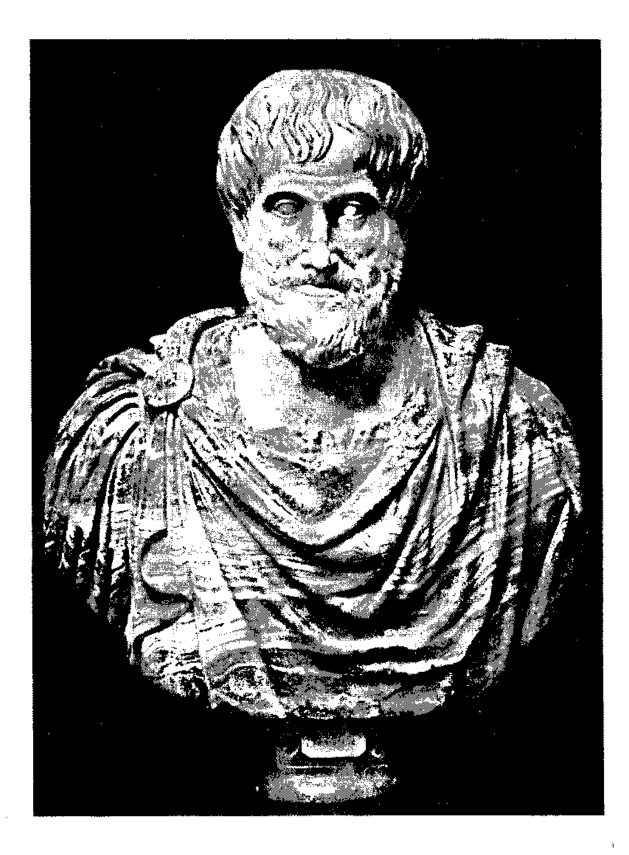
۳۲ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

فرد نیرومندی که بتواند به هرج و مرج پایان دهد جمع خواهند شد. افلاطون میگفت اما چنین شخصی خدایگانی خودکامه است که نه به مردم اعتنا میکند، نه به *polis* چون تنها به فکر قدرت است. بنابراین، از دموکراسی تا استبداد خدایگانی گامی بیش فاصله نیست[۲].

این استدلال در برابر دموکراسی مقبول عدهای از اندیشمندان سیاسی، از جمله ارسطو شاگرد افلاطون (۳۸۴ تا ۳۲۲ ق. م.)، قرار گرفت. به نظر ارسطو، دموکراسی یکی از شش نوع اصلی حکومت یا نظام سیاسی است. همو در کتاب سیاست میگوید قدرت حاکم باید در دست یک نفر، شماری معدود، یا افراد بسیاری باشد؛ و امکان دارد این قدرت را برای خیر تمامی جامعه به کار گرفت که در این صورت قدرتی نیکو یا راستین است \_یا صرفاً برای خیر حاکمان که در این صورت قدرتی بد یا منحرف است. ارسطو از ترکیب این مشخصه ها به طرح ششخانه ای نمایش داده شده در شکل ۲-۱ رسید.

در طبقهبندی ارسطو از نظامهای دولتی، دو مشخصه بویژه شایان توجه است. نخستین مشخصه، البته، ناخواستنی یا بد دانستن دموکراسی به پیروی از افلاطون است. دموکراسی در نظر ارسطو صورت فاسدی از حاکمیت است زیرا demos بیشتر به کوته نظری و خودبینی گرایش دارند. مردم عادی منافع شخصی خود را بی پروا از طریق گرفتن دارایی، ثروت، و قدرت از اقلیت دنبال میکنند و هیچ توجهی به صلح و ثبات polis در کُل ندارند. اما این فقط منافع کوتاه مدت آنان را تأمین و سرانجام هرج و مرج و در نهایت استبداد خدایگانی را بر سراسر polis مسلط میکند.

مشخصهٔ شایان توجه دوم در طبقهبندی ارسطو گنجاندن حکومت مدنی<sup>۱</sup>، یعنی صورت نیکویی از حاکمیت اکثریت، است. در دیدگاه ارسطو، دموکراسی با حکومت مدنی متفاوت است زیرا در حکومت مدنی عناصر حاکمیت شماری معدود با عناصر حاکمیت اکثریت آمیخته است. حسن چنین نظام آمیخته ای نظارت هر گروه بر گروه دیگر است \_برگزیدگان معدود بر اکثریت و اکثریت بر اقلیت معدود \_به طوری که هیچ کدامشان نتواند برای منافع خویش به خیر همگانی آسیب بزند. ارسطو همچنین این نظر را داد که حکومت مدنی در توزیع شروت و

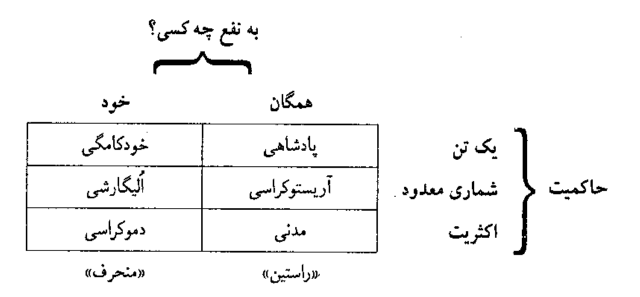


ارسطو (۳۲۲-۳۸۴ ق. م.)

دارایی نیز با دموکراسی فرق دارد. به دیگر سخن، در نظام دموکراسی اکثریت فقیرند. به نظر ارسطو، معمولاً وضع از همین قرار است و کسی هم در این باره کاری نمی تواند بکند. با این حال، در موارد نادری که خوشبختانه بیشتر مردم نه فقیرند و نه غنی، بلکه «از دارایی اندازه و متوسطی برخوردارند»[۵] می توان امید داشت که اکثریت دوراندیشانه حکومت کنند؛ چه، هنگامی که «طبقهٔ متوسط» اکثریت دارند، از زیاده رویهای حسودانهٔ فقیران و ثروتمندان متکبر دوری می جویند. اکثریت میانه حال که خیر polis را خیر خویشتن می دانند، می کوشند اعتدال،

۳۴ 🖬 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

صلح، و ثبات را در دولتشهر حفظ کنند.



شکل ۲-۱ طبقهبندی ارسطو از انواع حکومت

در تحلیل نهایی، ارسطو بر این باور بود که حکومت مدنی نیکوست – حتی آن را بهترین نظام در میان این شش صورت معرفی میکند – حال آنکه دموکراسی بد است. اما استدلال هم میکند که دموکراسی بهتر از حکومت خودکامگان و الیگارشی<sup>۱</sup> است؛ که فکرهای فراوان از یک یا چند فکر قضاوت بهتری خواهند کرد. حتی اگر هیچ فرد عامی قاضی خیلی خوبی نباشد، باز هم قضاوت جمعی عامهٔ مردم حق یا باطل، خیر یا شرّ، زشت یا زیبا از قضاوت هر فرد یا گروهی اندک بهتر است و این حتی خبرگان را هم در برمیگیرد. ارسطو میگفت، به همین ترتیب، این ادعا صحت دارد که «جشنی که بسیاری در خرج آن سهیماند از ضیافتی که خرج آن از کیسهٔ یک تن باشد بهتر است» ایم به علاوه، دموکراسی به افراد بیشتری اجازه می دهد تا در زندگی فعال شهروندی شرکت جویند – و آن طور که ارسطو میگوید، به نوبت حکومت کنند و بر آنان حکومت شود.

با اینهمه، حتی همان زمان که ارسطو به تحسین polis و شهروندی مشغول بود، این شیوهٔ حیات سیاسی را به قربانگاه واحد سیاسی بسیار بزرگتری – امپراتوری – میبردند. امپراتوری هلنیستی<sup>۲</sup>، نخست به رهبری فیلیپ مقدونی (۲۸۲ تا ۳۳۶ ق. م.)، سپس به رهبری فرزندش، اسکندرکبیر (شاگرد ارسطو) (۳۵۶ تا ۳۲۳ق. م.) بر سراسر یونان، خاور میانه، تا هندوستان و مصر گسترش یافت. با تمرکز قدرت در دست امپراتور، دولتشهرهای خودگردان انقراض یافتند آرمان دموکراتیک 🗉 ۳۵

و حاکمیت اکثریت چه به شکل دموکراسی و چه به صورت حکومت مدنی نـابود شـد. در بهترین صورت، نظام سلطنتی، و در بدترین شکل، خودکامگی رسم روزگار شد.

### دموکراسی و جمهوری

حکومت مردمی در جهان باستان، نه به شکل دموکراسی، بلکه به صورت جمهوری به حیات خود ادامه داد. واژهٔ جمهوری یا "republic" از اصطلاح لاتینی res publica مشتق شده که به صورت تحتاللفظی به معنی امر همگانی، یا فعالیت عمومی است. به هر روی، این واژه در دست مورخ یونانی، پُلوبیوس<sup>۱</sup> (حدود ۲۰۰ تا حدود ۱۱۸ ق. م.) معنی خاصتری به خود گرفت.

# جمهوری و حکومت مختلط پلوبیوس قریب ۱۷ سال از عمرش را در روم به اسارت گذراند. این تجربه او را نسبت به پیدایش قدرت روم، که پلوبیوس آن را به مثابه بخشی از چرخهٔ ظهور و سقوط قدرتهای بزرگ می دید علاقمند کرد. به گفتهٔ پلوبیوس هر امپراتوری یا کشور قدرتمند ناگزیر افول می کند زیرا تاریخ و طبیعت هر دو به ما می گویند که هیچ چیز جاودانه نیست. با این حال، بعضی قدرتشان را مدتی طولانی تر حفظ می کنند، و به گمان پلوبیوس، روم نمونه ای است که به توضیح علت این پدیده کمک می کند.

پلوبیوس در کتاب تاریخ خود کلید موفقیت روم را حکومت مختلط آن می داند. حکومت مختلط، اندیشه ای کاملاً نو نبود \_افلاطون به آن اشاره کرده بود و ارسطو نیز در بحث حکومت مدنی به آن پرداخته بود \_اما پلوبیوس روشنتر از پیشینیان خود به آین موضوع پرداخت. به گفتهٔ او، جمهوری روم حکومت مختلط بود زیرا در این نظام نه یک تن، نه شماری معدود، و نه اکثریت، هیچ یک انحصاراً قدرت را در اختیار نداشتند. در مقابل، نظام جمهوری این سه نظام را به شیوه ای درهم آمیخته و متوازن کرد که مزایای هر یک حفظ و از عیبهایش

۳۶ 🖾 اید نولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

دوری شود. به سخن دیگر، به جای اینکه همهٔ قدرت را به یک تن، به شماری معدود، یا به عامهٔ مردم بسپارند، در جمهوری روم قدرت را بین این هر سه تقسیم میکردند. بدینسان، مردم به طور کلی نوعی نظارت بر سیاستگذاری را از طریق مجلسهایشان اعمال میکردند \_دست کم، وضع مردان آزاد و بالغ از این قرار بود \_اما آریستوکراتها نیز، که بر سنا نظارت داشتند، چنین بودند و برای اجرای سیاستها، به جای پادشاه، جمهوری بر کنسولها تکیه داشت. بدینسان، به گفتهٔ پلوبیوس، هیچ گروهی نمی توانست خیر عامه را قربانی منافع گروهی کند. هر بخش مراقب بخشهای دیگر بود، و نتیجه صورتی از حکومت آزاد، باثبات، و پایدار بود. همچون آلیاژی که محکمتر از هر یک از فلزات سازندهاش است، به اعتقاد پلوبیوس، حکومت مختلط پایدارتر از حاکمیت صورتهای «خالص» یا ناآمیخته است.

در این صورت، جمهوری نیز صورتی از حکومت مردمی است، اما مدافعان این نظام اصرار می ورزند که جمهوری نباید با دموکراسی اشتباه شود. دموکراسی \_ یعنی حاکمیت مردم عادی که به منافع خود توجه دارند \_ به گسترش رذیلت دامن می زند، حال آنکه جمهوری به رشد فضیلت کمک می کند. فضیلت جمهوری در این است که می تواند فراسوی منافع شخصی یا طبقاتی، خیر کل جامعه را مقدم بر منافع محدود قرار دهد. جمهور یخواهان استدلال می کردند که فقط شهروندان فعال می توانند به این فضیلت نائل شوند. چنین شهروندانی با اشتیاق آزادی نحویش را اعمال می کنند، و در همین حال، مراقب اشخاص یا گروههایی اند که امکان دارد برای تصرف قدرت تلاش کنند. حکومت مختلط این هر دو هدف را بر آورده می کند: مشارکت مردمی را در حکومت تا حدی تشویق میکند و در همین حال، کار را بر هر کس که بخواه د

با اینهمه، صد سال پس از مرگ پلوبیوس، جمهوری روم جای خود را به امپراتوری روم داده بود. امپراتوران روم که نخستین آنان ژولیوس سزار (۱۰۰ تا ۴۴ ق. م.) بود، قدرت را از نهادهای جمهوری روم ربودند و آن را در دستان خود متمرکز کردند. قریب ۱۵۰۰ سال باید میگذشت تا بار دیگر آرمان جمهوری در دورهٔ رنسانس در دولتشهرهای شمال ایتالیا به طور کلی از نو زنده شود. چهارصد سال دیگر هم باید میگذشت تا آرمان دموکراتیک حیات مجدد خود را تجربه کند.

مسیحیت و دموکراسی

البته، در فاصلهٔ این سالها رویدادهای مهم بسیاری بودکه مهمترین آنها ظهور مسیحیت است. از جهاتی به نظر میرسد که مسیحیت متحد طبیعی دموکراسی باشد، زیرا اعلام میکند که هر شخص صرف نظر از جنس، ملیت، یا جایگاه اجتماعی، فرزند خداست. بی تردید، با معیارهای جهان باستان، مسیحیت از برابری بنیادین انسان دفاع میکند. مسیحیان موعظه میکردند که فقیر یا غنی، برده یا آزاد، شهروند یا بیگانه، یونانی، یهودی یا رومی، زن یا مرد بودن هیچ یک از این تفاوتها به واقع اهمیتی ندارد، زیرا در پیشگاه پروردگار همه یکسان اند.

پس می توان انتظار داشت که مسیحیان نخستین از حق یکسان برای هر شخص در حکومت هواداری کرده باشند. اما چنین نبوده است. نه به این دلیل که مسیحیان نخستین ضد دموکراسی بودند، بلکه از این رو که ضد سیاسی بودند. مسیحیان زندگی بر کرهٔ خاک را نوعی آمادگی برای زندگی آینده در قلمرو پروردگار می دانستند، سفری رنجبار به موطن راستین مؤمن در آسمان؛ از این رو، امور این جهانی اهمیتی پاینده یا ارزشی راستین ندارد. بسیاری از مسیحیان نخستین هم بر این باور بودند که پایان جهان نزدیک است. این باورها بعضی را به بیقانونی سوق می داد. هر چند که موضعگیری اصلی یا رایج نسبت به قانون، اجبار مؤمنان به اطاعت از قوانین وضع شدهٔ انسان و حاکمان زمینی بود. به گفتهٔ سن پل<sup>۱</sup>: «خوب است هر کس از حاکمان اطاعت کند. زیرا هیچ اقتداری بجز از جانب پروردگار نیست، و قدرتهای موجود را او نهادینه کرده است. پس هر کس در برابر صاحبان قدرت بایستد، از آنچه خداوند مقدر داشته سر پیچیده و آنان که مقاومت کنند، به مصیبتی دچار خواهند شد» ایرا. به سخن دیگر، پیام مسیحیت در مورد سیاست صرفاً

با این حال، مسائل نمی توانست چنین ساده بماند، بویژه که امپراتوران روم درصدد نابودی این دین تازه و (در نظر آنان) خطرناک برآمدند. و مسائل هنگامی به کلی پیچیده شد که در سدهٔ چهارم میلادی، مسیحیت که از پیگردها جان به در برده بود، دین رسمی امپراتوری روم شد. پس از آن، با سقوط امپراتوری روم در حدود سال ۵۰۰ م. کلیسای مسیحی نهاد مسلط اروپا

۳۸ 🗈 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

شد. در سراسر دوران موسوم به قرون وسطیٰ \_ تقریباً از ۵۰۰ تا ۱۴۰۰ م. \_ اوضاع از این قرار بود. با از هم پاشیدن امپراتوری روم، کلیسا هم به تدریج به دو جناح تقسیم شد: کلیسای اُرتُدکس شرق، به رهبری امپراتور روم شرقی که مقرّ آن قسطنطنیه (استانبول کنونی) بود؛ و کلیسای کاتولیک روم، که اسقف رومی آن به پاپ مشهور شد. ظهور اسلام و گسترش سریع آن به سراسر خاور میانه، سراسر شمال افریقا، و اسپانیا در سدههای هفتم و هشتم نیز بدان معنا بود که مسیحیت بخش مهمی از جهان مدیترانه ای را از دست داده بود. با این حال، کلیسای روم خود را یگانه کلیسای راستین می دانست \_ کاتولیک» به معنای جهانی است \_ و هر کجا امکان داشت، پیام خود را موعظه میکرد و آموزه های خود را اعمال میکرد.

کلیسای روم پیوندی معنوی فراهم آورد که بخش عمدهٔ اروپای مرکزی و غربی را در سراسر قرون وسطیٰ متحد می ساخت. با این حال، هیچ اتحاد سیاسی در این مقیاس وجود نداشت. سقوط امپراتوری روم بازگشتی بود به محلی گرایی، هر چند نه از نوع دولتشهرهای یونانی. در قرون وسطیٰ چند دولتشهز مستقل وجود داشت \_مثلاً، رم که مقرّ حکومت پاپ بود \_اما انواع رایجتر حکومت محلی بر محور وفاداری طایفه ای یا منطقه های پیشین نظامی در امپراتوری ساقط شده شکل گرفت. در حالت اخیر، حکایت از این قرار بود که بعضی فرماندهان منطقه ای ارتش روم توانستند نیروهای نظامی خود را منسجم نگاه دارند و حتی پس از فروپاشی امپراتوری نیز امنیت منطقه خود را تأمین کنند. همین دوچه ها<sup>۲</sup> و کومیته ها<sup>۲</sup> (رهبران و فرماندهان رومی] که توانستند به بهترین صورت ممکن بر سرزمینهایشان حکم براند به هرماندهان رومی] که توانستند به بهترین صورت ممکن بر سرزمینهایشان حکم براند به «دوکها» و «کُنتها»ی قرون وسطا تبدیل شدند.

گاهی کوشش میشد اتحاد سیاسی جهانی تری به صورت امپراتوری نوینی احیا شود؛ برجسته ترین مورد از چنین کوششی در روز کریسمس سال ۸۰۰ میلادی صورت گرفت که پاپ لئوی سوم <sup>۴</sup> تاج را بر سر شارلمانی<sup>۵</sup>، شاه فرانکها، گذاشت و او را امپراتور نامید. به هر حال، برخلاف تلاشهای متوالی در طول سدههای بسیار، امپراتوری مقدس روم هیچ گاه به قدرت و آرمان دموکراتیک 🗉 ۳۹

منزلت امپراتوری کهن دست نیافت؛ آنچنان که ادوارد گیبونِ<sup>ر</sup> مورخ بعدها گفت، نه مقدس بود، نه رومی، و نه امپراتوری. وفاداری و پیوندهای محلی از شوق تشکیل قلمرو متحد مسیحی کاملاً نیرومندتر از کار دراَمد.

این وفاداریها و پیوندهای محلی مشوق **فئودالیسم** (ارباب و رعیتی) هم بود. این گونه سازمان اجتماعی، که ریشه در نیاز به محافظت در برابر مجارها و وایکینگهای غارتگر داشت، به تأکید بسیار بر جایگاه اجتماعی، یعنی بر موقع و جایگاه فرد در جامعه، منجر شد. معدودی مهان یا نژادگان وجود داشتند و گروهی آزاد و انبوهی سرف (رعیت)<sup>۲</sup> ـکشتگرانی که در برابر حمایت مهان به صورت بردهٔ آنان کار و زندگی میکردند. بنا بر آرمان قرون و سطایی، هر شخص مرتبه و یا جایگاه معینی در جامعه داشت و توقع این بود که وظایف مربوط به آن مرتبه یا جایگاه را انجام دهد و از مزایای آنها برخوردار شود. بدین گونه، هر کس بنا بر فرض در خیر همگانی سهیم بود، آنچنانکه هر زنبور عسل در کندو با اجرای وظایف کاملاً تعریف شده ش در خدمت خیر همگان است.

در چنین جامعهای جایی برای آرمان دموکراتیک وجود نداشت. با این حال، بـه هـمراه رنسانس (دورهٔ نوزایی)<sup>۳</sup>، این بینش کم کم دگرگون شد و توجهی نوین به دستاورد انسـان بـه احیای جمهوریخواهی راهبر شد.

## رنسانس و جمهوريخواهي

در اواخر قرون وسطا، بویژه در سدهٔ سیزدهم، چند رویداد راه را برای رنسانس (یا «نوزایی») آماده کرد. برقراری ارتباط تازهٔ تمدن غربی با شرق از جملهٔ این رویدادهاست. این ارتباط تا اندازه ای در جنگهای صلیبی برقرار شد \_این جنگها کوششی برای بازپسگیری سرزمین مقدس مسیحی خاورمیانه از مسلمانان «بی ایمان» انجام شد \_و تا حدودی از طریق معامله با اسپانیای مسلمان که مسلمانان در اوایل سدهٔ هشتم آن راگشوده بودند. بنا بر رسم غالباً معمول، تماس با مردمی بیگانه و با فرهنگهایی متفاوت، بسیاری را در غرب بر آن داشت تا به بررسی رسوم و

۴۰ 🛽 اید نولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

باورهای خود بپردازند. این کشف که مردمی دیگر به شیوههایی بسیار متفاوت با آنچه یگانه شکل طبیعی و منطقی زیست دانسته می شود از زندگی خود کاملاً خشنودند، اغلب آشوب برانگیز و پریشان کننده است. اما هنگامی که مردم به تدریج پی می برند که می توان به شیوه ای متفاوت، و شاید هم بهتر، زیست همین کشف امکان دارد مشوق خلاقیت باشد. این اتفاق زمانی آشکارتر رُخ نمود که بسیاری از آثار علمی باستان از طریق اسپانیا دوباره پیدا شد که از زمان سقوط امپراتوری روم دانشمندان مسیحی از آنها بی خبر بودند. مهمترین اثری که از نظر سیاسی به لاتینی ترجمه شد، کتاب سیاست ارسطو بود که در سال ۱۲۶۰ م. تنها پس از آنکه کلیساگروهی از علما را مأمور کرد مطمئن شوند اندیشه های این فیلسوف «بی دین» با مسیحیت سازگار است، اجازهٔ ترجمه یافت.

رویداد دومی که راه را برای رنسانس کوبید، احیای دولتشهر در ایتالیا بود. پیش از سدهٔ سیزدهم، بسیاری از شهرهای ایتالیا استقلالی نسبی داشتند، اما همچنان تابع فرماندهی آلمانی امپراتوری مقدس روم بودند. پس از سالها کشمکش، با مرگ امپراتور فردریک دوم در سال ۱۲۵۰ فرصتی به دست آمد تا به صورت دولتشهرهایی خودگردان درآیند. حتی هنگامی که امپراتوری و پادشاهی صورتهای رایج حکومت بود، شهروندان این دولتشهرها در پی توجیه صورت «نوین» حکومت خود بودند. آنان چنین توجیهی را در نظریات باستانی جمهوریخواهی یافتند.

این رویدادها و دگرگونیهای دیگر به شکوفایی فرهنگ غرب در سدههای چهاردهم تا شانزدهم انجامید و دانشمندان آن دوران آن را رنسانس، یا تولدی دیگر یا نوزایی نامیدهاند - نوزاییای که در دولتشهرهای ایتالیا آغاز شد. آنان با الهام از فیلسوفان باستانی به این نتیجه رسیدند که زندگی بر کرهٔ خاک صرفاً درهای پر از اشک و آه و سفری کسالتبار نیست که هر مسیحی باید برای رسیدن به عرش خدا در بهشت آن را طی کند. برعکس، این زندگی چنان غنی و گونه گون است که نه تنها ارزش زیستن دارد، بل ارزش آزاد زیستن و برخورداری کامل را نیز دارد؛ که انسان می تواند شگفتیهای فراوانی بیافریند که خودگردانی کمترین آنهاست.

جمهوریخواهان دورهٔ رنسانس، به استناد نوشتههای ارسطو و پلوبیوس و سرمشق قرار دادن جمهوریهای روم و اسپارت، برای احیای زندگی مدنی به نفع جامعهای دلیل می آوردند که به آرمان دموکراتیک 🗉 ۴۱

شهروندان با روحیهٔ جمعی اجازه میدهد نقش فعالی در ادارهٔ شهر یا کشور مستقل خود داشته باشند. مفاهیم اساسی این دلایل بدین قرار بود: آزادی، فیضیلت، و فسیاد. روشینترین و مؤثرترین توضیح این مفاهیم را می توان در نوشتههای نیکولوماکیاولی ایفت.

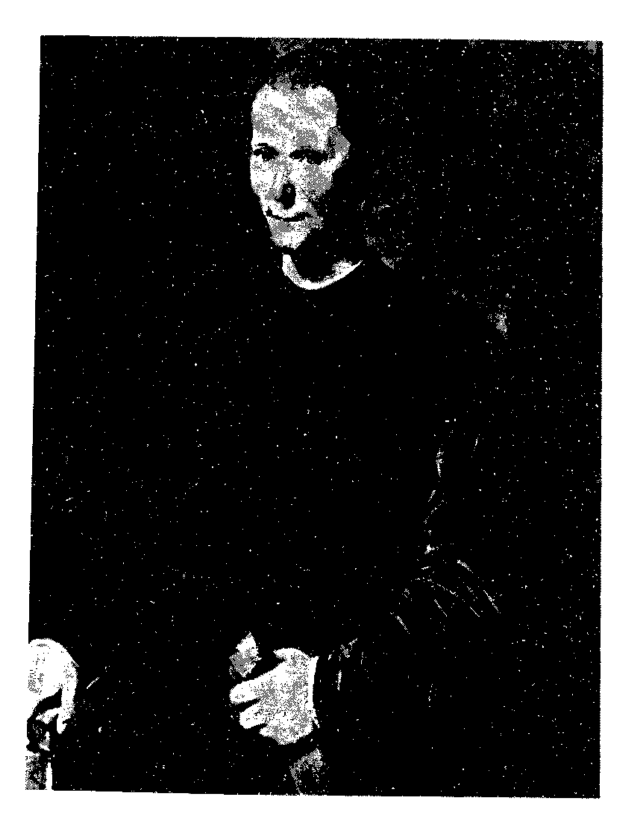
در سال ۱۵۱۲ که خاندان مدیچی<sup>۲</sup> جمهوری فلورانس را سرنگون کردند و خود را حاکم دولتشهر خواندند، ماکیاولی (۱۵۲۷–۱۲۶۹) از مقامات برجستهٔ جمهوری بود. وی به جرم شرکت در دسیسه ای برای سرنگونی خاندان مدیچی و بازگرداندن جمهوری دستگیر، شکنجه، و به ملک خانوادگیش، در روستا، تبعید شد. او در تبعید، دو کتاب نوشت. از این دو اثر، کتاب کوچک شهریار<sup>۳</sup> شهرت بیشتری یافته است. در این کتاب ماکیاولی ظاهراً به شاهزادگان و خُرد ـ خودکامگان آموزش می دهد تا وجدان را کنار بگذارند و برای در قدرت ماندن به هر وسیله ای ـ دروغ، دزدی، حتی قتل ـ دست یازند. در واقع، شهرت ماکیاولی تا آنجا رسید که بعدها شکسپیر هم از «ماکیاول جانی» یادکرده است. ۱۸۹ حتی امروز هم افراد بی شرف و حیله گر را «ماکیاولی» می خوانیم.

اینکه چنین قرائتی از هدف ماکیاولی درکتاب شهریار منصفانه است یا خیر همچنان محل مناقشه است ۱۹. اما قطعاً اهداف کتاب بزرگترش، گفتارها <sup>۲</sup>، با چنین قرائتی سازگار نیست. در این کتاب، ماکیاولی با تحلیل عواملی که عمر نظام حکومت آزاد، بافضیلت و زندهای -جمهوری -را طولانی میسازد، بیاعتمادی خود را نسبت به شاهزادگان آشکار میسازد.

ماکیاولی نیز، همانند پلوبیوس، جمهوری را نظام حکومتی مختلطی میداند که در آن هیچ طبقهٔ واحدی حاکم نیست. بلکه همهٔ طبقات در قدرت سهیماند و هر طبقه مراقب زیاده رویهای احتمالی دیگر طبقات است. شهروندان هشیار در این نظام حکومتی با چنگ و دندان از آزادی خویش در برابر تجاوز خودکامگان بالقوه در میان خود محافظت میکنند، زیرا آزادی در نظر ماکیاولی همان *خودگردانی* است؛ آزادی مربوط به زندگی خصوصی نیست، بلکه آن را باید در عمل جمعی یافت. اما چرا شهروندان باید هشیار باشند؟ زیرا همین که نسبت به امور همگانی خرسند و بی اعتنا شوند، خودکامهای پیدا می شود که در صدد رهاندن آنان از زحمت خودگردانی

۴۲ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

و محروم ساختنشان از آزادی است. بدین ترتیب، ماکیاولی تأکید دارد که بزرگترین دشمن حکومت آزاد وجود شهروندان خودخواه و منفعت طلب است.



نيكولو ماكياولي (۱۴۶۹-۱۵۲۷)

چنین شهروندانی بیش از آنکه به کشور بیندیشند در پی پول و تجمل اند. ماکیاولی ثروت دوستی، تجمل پرستی، و راحت طلبی همراه با بی اعتنایی به امور همگانی را «فساد» می خواند. برای دور داشتن فساد باید شهروندان «بافضیلت» باشند. آنان باید به امور همگانی توجه داشته و هشیار باشند، و بکوشند آنچه را برای کشور، و نه خودشان، بهترین عمل است به آرمان دموکراتیک 🖻 ۴۳

جا آورند. پس، اگر قرار است شهروندان «بافضیلت» باشند، باید آزاد باشند \_ آزاد در تشکیل اجتماعات، آزاد در مباحثه و آزاد در افشاگری فساد و انتقاد از یکدیگر و رهبرانشان. اگر شهروندان از چنین آزادیهای اساسی محروم باشند و آن را اعمال نکنند، جمهوریشان محکوم به مرگی زودرس است.

به نظر ماکیاولی بزرگترین خطر پیش روی جمهوری، این است که به دلیل فساد درونی ویران شود. اما چون این احتمال هم هست که دشمنان خارجی نیز جمهوری را تهدید کنند، هر جمهوری بهراستی آزاد باید همهٔ مردان برخوردار از سلامت جسمانی و فقط مردان شهروند به شمار می آیند را به عضویت در ارتش مردمی ملزم کند تا برای مقابله با تهدیدات خارجی آزادی سلاح به دست گیرند.

از همه مهمتر، ماکیاولی بر آن بود که مبنای حکومت آزاد هوی و هوس هیچ شخص، یا گروه، یا حتی اکثریت شهروندان نیست، بلکه قانون است. حکومت آزاد حکومت اشخاص نیست، حکومت قانون است. حکومت قانون بیشتر از حکومت اشخاص به عدل و انصاف توجه دارد و کمتر دچار تناقض میشود. باز هم از آن مهمتر، قوانین غیرشخصی اند. می توانیم بدون از دست دادن استقلالمان به قانون تکیه کنیم. هنگامی که به فرد یا حتی به اکثریت مردم وابسته باشیم، منقاد ارادهٔ آنانیم \_و چنین وضعیتی را دشوار بتوان آزادی نامید. به این دلیل ماکیاولی، همچون ارسطو، دموکراسی ناب را صورت بدی برای حکومت می دانست، در حالی که جمهوری آمیختهٔ قانونسالار را بهترین شکل حکومت می خواند.

حکومت مختلط، شهروندی بافضیلت، و حاکمیت قانون آرمانهای جمهوریخواهانهٔ ماکیاولی در مکالمات است. اگر بیشتر این مطلب آشنا مینماید، از آن روست که این بینش الهام بخش سنت جمهوریخواهی آتلانتیک بود شیوهای در تفکر سیاسی که در سدهٔ هفدهم از ایتالیا به بریتانیای کبیر، و در سدهٔ هجدهم از آنجا به مستعمرات بریتانیا در قارهٔ امریکا گسترش یافت.

## سنت جمهوريخواهي آتلانتيك

آشفتگی سدهٔ هفدهم در بریتانیا، علاقه به دموکراسی و جمهوریخواهی را برانگیخت. در سال

۴۴ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

۱۶۴۲ که چارلز اول، پادشاه انگلستان، و مجلس انگلیس، هر یک مدعی بالاترین مرجع یا حاکمیت در کشور شدند، جنگ داخلی درگرفت. این جنگ با پیروزی نیروهای مجلس به رهبری اُلیور کرامول<sup>۱</sup> پایان یافت و در ژانویهٔ ۱۶۴۹ چارلز اول راگردن زدند. برای استقرار جمهوری تلاش کردند، اما پس از آنکه کرامول اقتداری شاهانه، هر چند که عنوان کامل پادشاه بر خود ننهاد، برای خود فرض کرد این تلاش شکست خورد. (عنوان رسمی کرامول لُرد پروتکتور<sup>۲</sup> بود.) پس از مرگ کرامول در سال ۱۶۵۸ تلاش دوبارهٔ دیگری برای استقرار جمهوری باز هم با شکست مواجه شد.

در این روزگار پرآشوب، افکار بسیاری از انگلیسیان به امور همگانی معطوف شد، از آن جمله: جیمز هرینگتن<sup>۲</sup> (۱۶۷۷–۱۶۱۱) که در سال ۱۶۵۶ کتاب *اقیانوسیه <sup>۳</sup>*را ظاهراً با این امید منتشر کرد که کرامول را به ایجاد دولتی جمهوری بر اساس نظام مختلط یا «متوازن» متقاعد کند. «توازن» هرینگتن از اختلاط حاکمیت یک نفر، شماری محدود و اکثریت فراتر رفت و متضمن کوششی برای توزیع زمین به شیوهای تقریباً مساوی به گونهای بود که هیچ شهروندی برای گذران زندگی وابستهٔ دیگری نباشد. این امر کمک میکرد که آزادی در پناه حاکمیت قانون، و نه اشخاص، تأمین شود. هرینگتن هوادار انتخابات منظم و مکرر و نظامی از نمایندگی بود که بود که این «چرخش»، همچون فراخوانهای اخیر دربارهٔ محدودیت دورههای انتخابی در سیاست بود که این «چرخش»، همچون فراخوانهای اخیر دربارهٔ محدودیت دورههای انتخابی در سیاست میشود و به این ترتیب احتمالاً به حفظ آزادی کمک میکندا۱۰. همچنین با فعال ساختن شمار میشود و به این ترتیب احتمالاً به حفظ آزادی کمک میکندا۱۰. همچنین با فعال ساختن شمار

با آغاز «دوران بازگشت»<sup>ه</sup> در سال ۱۶۶۰، که مجلس چارلز دوم، فرزند شاه معدوم، را به تخت سلطنت فرا خواند، اندیشههای هرینگتن و دیگر اندیشمندان جمهوریخواه عقیم ماند. هر چند اندیشههای جمهوریخواهی در انگلستان به محاق فراموشی سپرده شد، در مستعمرات

<sup>1-</sup> Oliver Cromwell

Lord Protector -۲، لقبی به معنای لُرد (= خاوند) حامی یا سرپرست که به اُلیور کرامول اعطا شده بود. ـم. 2- James Harrington 4- Oceana 5- Restoration

بریتانیایی امریکای شمالی، در آن سوی اقیانوس اطلس، تأثیر بسزایی داشت. به هر روی، نیروهای دیگری هم در کار بود، از جمله نفوذ مردانی که در واقع برای نخستین بار طی دو هزار سال در دفاع از دموکراسی سخن آغاز کردند. پس از اندکی خواهیم دید این نیروها چگونه در هم آمیختند تا «جمهوری دموکراتیک» ایالات متحد را به وجود آورند. اما، نخست پیدایش دوبارهٔ دموکراسی را باید پیگیری کنیم.

### بازگشت دموکراسی

در خلال جنگ داخلی انگلستان در دههٔ چهل سدهٔ هفدهم، گروهی از پشتیبانان جبههٔ مجلس در دفاع از دموکراسی موضعی افراطی پیشه کردند. اتخاذ چنین موضعی تا اندازهای ناشی از اعتقادات دینی آنان بود. در سدهٔ شانزدهم که جنبش پروتستانی اصلاح دین ، وحدت مذهبی قلمرو مسیحیت را در هم ریخت، بریتانیای کبیر نیز همچون بخش عمدهٔ اروپای شمالی، مذهب کاتولیک را رسماً رها کرده بود. صورتهای نوین مسیحیت بر رابطهٔ مستقیم و بی واسطهٔ فرد و پروردگارش تأکید میکرد. به نظر مارتین لوتر ، روحانی آغازگر جنبش اصلاح دین در سال ۱۵۱۷، تقلید و همگونگردی محض با آموزهٔ کلیسا مهم نیست، بلکه ایمان و فقط ایمان، مهم است. رستگاری از طربق سازمان پیچیدهٔ کلیسایی و روحانیان، اسقفها، و پاپها حاصل نمی شود. تنها باید اعتقاد داشت. بدین سان کلیسای راستین مسیحی صرفاً همایش مورمان است، یا به گفتهٔ لوتر، «روحانیت همهٔ معتقدان».

### دموكراتهاي سدة هفدهم

اگرچه لوتر نتیجه نگرفت که این تأکید بر وجدان و ایمان فرد به سود دموکراسی است، دیگران چنین کردند، از آن جمله راجر ویلیامز (۱۶۸۳–۱۶۰۴)، کشیش پروتستانی که در سال ۱۶۳۱ انگلستان را به عزم ماساچوست ترک کرد. در ماساچوست، ویلیامز پیوسته با مقامات پاکدین <sup>۲</sup> در مستعمره درگیر بود. مثلاً، ویلیامز اصرار میورزید که مستعمرهنشینان باید بهای زمینهایی را

<sup>4-</sup> Puritan

۴۶ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

که از سرخپوستان گرفتهاند به آنان بپردازند و از جدایی کامل رهبری مدنی و دینی هواداری میکرد \_اقدامی تندروانه در مستعمرهای که کلیسا و حکومت تقریباً یکی بود. در سال ۱۶۳۶ مقامات مستعمره ویلیامز را تبعید کردند، در نتیجه به همراه پیروانش به جنوب کشور رفت، زمینی را از سرخپوستان خرید و مستعمرهنشین ژد آیلند<sup>۱</sup> را به وجود آورد که به دفاع از آزادی دینی معروف شد، اما این نکته نیز شایان توجه است که بنابر قانون اساسی سال ۱۶۴۱، این حکومت

دموکراتیک یا مردمی بود؛ یعنی وضع یا تدوین قوانین عادلانه، در دست گروهی مردان آزاد یا اکثریت آنان است که به شیوهای منظم گرد هم آمده باشند تا قوانینی را برای تـنظیم رفـتار [اجتماعی] وضع کنند و وزیرانی را به نمایندگی خویش برگزینند [یعنی، قـاضیان و افسران پلیس] تا ناظر بر اجرای منصفانهٔ قانون بین انسان و انسان باشند.

قانون اساسی سال ۱۶۴۷ نیز تأکیدی دیگر بر این تعهد است که حکومت ژد آیلند را «دموکراتیک، یعنی حکومتی که با رضایت داوطلبانه و آزادانهٔ همه یا اکثریت ساکنان آزاد تشکیل میشود» تعریف کرد[۱۱].

در دههٔ چهل سدهٔ هفدهم، در آن سوی اقیانوس اطلس، در انگلستان، در خلال جنگ داخلی، گروهی که به «همتراز خواهان» ۲ معروف شدند، اندیشههای مشابهی را اشاعه می دادند. همترازخواهان مدعی بودند که بنیاد اقتدار سیاسی تنها رأی مردم است. این نکته در نزد همترازخواهان بدان معنی بود که که حق رأی \_فرانشیز \_باید شامل حال همهٔ مردان بشود به استثنای آنانی که به سبب ارتکاب جنایت یا به علت وابستگی به دیگران، مانند نوکران و اعانه بگیران، خود را از این حق محروم کرده اند. همترازخواهان مدعی بودند که حق رأی، صرف نظر از میزان دارایی افراد، حق طبیعی هر مردی است. مشهورترین گفته ای که بیانگر چنین موضعی است از سرهنگ تامس رینزبرا آ، افسری در ارتش نوین کرامول، نقل شده است:

چون بواقع گمان میکنم که فقیر ترین مردی که در انگلستان میزید به اندازهٔ کبیر ترین آنان حق حیات دارد؛ از این رو به راستی قربان، فکر میکنم روشن باشد که هر مرد تبعهٔ حکومت باید با ارمان دموكراتيك 🗉 ۴۷

رضای خویش مطیع آن حکومت باشد؛ و به جدّ فکر میکنم فقیر ترین مرد در انگلستان هم به حکومتی که در قبول حاکمیتش سهمی نداشته باشد به هیچ وجه مقید نیست...[۱۲].

آموزهٔ دموکراتیک آن روزگار، در دوران بعد شیوهای متداول شد. اما همترازخواهان نتوانستند کرامول و قدرتمندان دیگر را مجاب کنند که استدلال آنان خردمندانه است. دموکراسی عمدتاً از نظر فعالان درگیر در فعالیت و بحثهای سیاسی همچنان نظام حکومتی به طرز خطرناکی ناپایدار بود. با این حال، کوشش همترازخواهان و سرمشق ژد آیلند آغاز دگرگونی چشمگیری، هر چند تدریجی، در نگرش نسبت به دموکراسی بود.

### ایالات متحد و جمهوری دموکراتیک

استدلالها و اندیشه های دموکراتیک در جنگ استقلال امریکاییان در برابر بریتانیای کبیر نقش داشت، اما چه در زمان جنگ و چه به هنگام تهیهٔ پیشنویس قانون اساسی ایالات متحد در سال ۱۷۸۷ چندان اشارهٔ خوشایندی به دموکراسی نشد، به طور کلی، دموکراسی همچنان صورتی از حکومت طبقاتی یا حتی حکومت عوام باقی ماند. همچنانکه ارسطو سال ها پیش گفته بود، دموکراسی صورتِ بدِ حکومتِ عوام بود؛ صورت نیکوی آن جمهوری بود.

مستعمره نشینان امریکایی در همهٔ کشمکشهای خود با بریتانیا، که به اعلامیهٔ استقلال در سال ۱۷۷۶ رهنمون شد، نوعاً دعاوی خود را به صورت جمهوریخواهی عنوان می کردند. اینان هیچ شکایتی دربارهٔ نظام حکومتی بریتانیا نداشتند زیرا، عمدتاً، آن را جمهوری می پنداشتند. قانون اساسی بریتانیا با وجود سلطنت، مجلس اعیان و مجلس عوام که همگی در قدرت سهیم بودند، دقیقاً به همان صورت که نظریهٔ جمهوری تجویز می کرد، اختلاط یا توازنی از حاکمیت یک تن، شماری معدود، و اکثریت بود. مسألهٔ اصلی به دیدهٔ مستعمره نشینان فساد بود. مقامات فاسد بریتانیایی تلاش می کردند این نظام متوازن را بر هم بزنند تا همهٔ قدرت را در دست خود متمرکز کنند. اینان با انگیزهٔ جاه طلبی و آز می خواستند حکومت افراد را جایگزین حکومت قانون کنند، و در این اقدام فاسد، نخست، آزادی مستعمره نشینان امریکایی را هدف

۴۸ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و ارمان دموکراتیک

جنگی که در آغاز مستعمرهنشینان برای دفاع از آزادی خود در مقام اتباع انگلیسی شروع کردند، اندکی بعد به صورت جنگ استقلال در برابر انگلستان درآمد. به هر حال، همزمان با آغاز اندیشهٔ استقلال، مستعمرهنشینان می بایست دربارهٔ بهترین شیوهٔ سازماندهی حکومتهای سیزده ایالت نیز فکر می کردند. در برابر این مسأله نیز به جمهوری توسل جستند. این نکته را می توان به روشنی در کتاب اندیشه هایی در باب دولت نوشتهٔ جان آدامز ( ۱۸۳۶–۱۷۳۵) که در اوایل سال ۱۷۷۶ نگاشته شده مشاهده کرد. آدامز با مطالعهٔ آثار نویسندگان جمهوریخواه می گوید:

هر ذهن بازی متفاعد می شود که هیچ دولت خوبی جز جمهوری وجود ندارد و تنها بخش ارز شمند نظام حکومتی بریتانیا به سبب تعریف دقیق جمهوری به مثابه «امپراتوری قانون، نه حکومت افراد» است. این نکته که جمهوری در نتیجهٔ ترتیب ویژه قدرتها در اجتماع ... که به بهترین شکل برای تأمین اجرای بی طرفانه و دقیق قوانین کوشش می کند، جمهوری است این صورت را بهترین شکل حکومت می سازد. [۱۲].

پس، صورت محبوب حکومت در ایالات متحد در آغاز نه دموکراسی بل جمهوری بود. بهترین گواه، قانون اساسی امریکاست، زیرا هیچ اشارهای به دموکراسی نمیکند. اما «صورت جمهوری حکومت ...» را برای هر یک از ایالتها تضمین میکند (اصل ۴، بخش ۴). همچنین، یافتن نشانههایی بر اثبات قصد جمهوریخواهی بنیانگذاران حکومت امریکا -آنان که پیشنویس قانون اساسی را نگاشتند -درکل چندان دشوار نیست.

نخستین نشانهٔ آن، تفکیک قوای حکومتی به سه قوه مقننه، مجریه، و قضاییه مید گونهای است که هر قوه بتواند بر دو قوهٔ دیگر «نظارت» و آنان را «متعادل» کند. این امر تعدیل اندیشهٔ قدیمی حکومت مختلط یا متوازن است. قوهٔ مجریه را می توان با عنصر پادشاهی محکومت یک تن \_یکی دانست. قوهٔ قضائیه را با آریستوکراسی \_ حاکمیت شماری معدود \_ و قوهٔ مقننه را با عنصر مردمی \_ حکومت اکثریت \_ متناظر دانست. میا این حال، این تناظر چندان هم شسته ژفته نیست، چون قوهٔ مقننه خود آمیختهای از عناصر «دموکراتیک» و آرمان دموکراتیک 🗉 ۴۹

«آریستوکراسی» است. بر اساس طرح اولیه، مجلس نمایندگان میبایست هیأتی دموکراتیک باشد که از نزدیک پاسخگوی خواستهای مردم باشد. از همین رو، دورهٔ خدمت اعضای مجلس دو سال است با این باور که نمایندگان برای انتخاب شدن دوباره در رأیگیریها ملزم به تماس نزدیک با رأیدهندگان میشوند. از سوی دیگر، دورهٔ خدمت اعضای سنا دقیقاً از این رو شش سال است که سناتورها بیشتر بر قضاوت خویش متکی باشند تا میل رأیدهندگان. در قانون اولیه، که انتخابات سنای امریکا در اختیار مجالس قانونگذاری ایالتها، و نه رأیدهندگان عادی، قرار گرفت، ماهیت «آریستوکراتیک» مجلس سنا از این هم روشنتر بود. این شیوهٔ انتخابات تا نغییری نکرد.

این نظام نظارت و ایجاد تعادل، نشانهٔ ترس جمهوریخواهان از فساد هم است. جیمز مدیسن (۱۸۳۶–۱۷۵۱) در دفاع از قانون اساسی جدید، نظارت و ایجاد تعادل را از آن رو ضروری می دید که آدمها فرشته نیستند. برعکس، آنان جاهطلب و رقابت جویند و کلید حکومت خوب دور داشتن افراد جاهطلب از نابود ساختن آزادی دیگران است. به گفتهٔ مدیسن:

باید جا،طلبی را به مقابله با جا،طلبی واداشت ... شاید تأملی بر سرشت انسان ایجاب کند چنین وسایلی را برای نظارت بر امکان سوءاستفاده از حکومت به کار بگیریم. اما مگر حکومت چیزی جز بزرگترین تأمل بر سرشت انسان است؟ اگر آدمیان فرشته بودند، به دولت نیازی نبود. اگر قرار بود فرشتگان بر انسانها حکومت کنند، هیچ گونه نظارت درونی یا بیرونی بر حکومت لازم نبود. در اسکلت بندی حکومتی که انسان بر انسان اعمال میکند، مشکل عمده در این نهفته است: نخست باید دولت را قادر ساخت تا بر اتباع نظارت کند؛ و در مرحلهٔ بعد، حکومت را مجبور کرد تا بر خود نظارت کند [۱۵].

سایر مشخصه های جمهوریخواهی در قانون اساسی را می توان در اعلامیهٔ حقوق بشر (۱۷۹۱) - در ده اصل نخست متمم قانون اساسی - یافت. مثلاً، متمم نخست تضمین میکند که کنگره (مجلس امریکا) حق ندارد قانونی بگذراند که آزادی بیان و آزادی اجتماعات را از مردم سلب نماید - آزادیهایی که از نگاه نگارندگان جمهوریخواه برای حفظ حکومت آزاد مطلقاً ضروری

۵۰ 🗈 ایدنولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

دانسته شده است. و در اصل دوم متمم قانون اساسی تأکید جمهوری بر بسیج نظامی مردمی نیز آشکار است: «وجود نیروی منضبط شبه نظامی برای در امان نگاه داشتن دولت آزاد ضروری است و مردم حق نگاهداری و حمل اسلحه را دارند.»

بدینسان، قانون اساسی حکومتی مردمی به وجود آورد که در آن رئیس جمهور، دادگاهها، و مجلس سنا بر عنصر مردمی آن نظارت و مراقبت دارند. البته، همه از چنین ترتیبی خشنود نبودند. الکساندر هامیلتن<sup>۱</sup> (۱۸۰۴–۱۷۵۵) از قانون اساسی پیشنهادی پشتیبانی کرد، اما آن را بیش از اندازه مردمی می دانست. دیگران، همچون پاتریک هنری<sup>۲</sup> (۱۷۹۹–۱۷۳۶)، با آن مخالفت کردند زیرا آن را به اندازهٔ لازم مردمی نمی دانستند. هنری و دیگر منتقدان «مخالف حکومت مرکزی»<sup>۲</sup> (فدرالیسمستیزان)، از آن رو با قانون اساسی مخالفت می کردند که قدرت را از حکومتهای ایالتی که با خواستهای مردم ارتباط بسیار نزدیکی داشتند حسلب و آن را در قـانون اساسی اولیه در سال ۱۷۹۱ در کنگره در واقع پاسخی به همین مخالفتهای قـانون اساسی اولیه در سال ۱۷۹۱ در کنگره در واقع پاسخی به همین مخالفتهای

در ضمن بحثهای تصویب قانون اساسی، به تدریج لفظ دموکراسی در مباحثات سیاسی نقش برجستهای یافت. طرفداران حکومت مرکزی (فدرالیستها) که هوادار قانون اساسی تازه بودند، در حمله به مخالفان آنان را دموکراتهای بی فکر میخواندند. مخالفان حکومت مرکزی به ادعاها و تعصبات «اشرافی» فدرالیستها میتاختند. با تصویب قانون اساسی، این نزاعها به صورت دیگری ادامه یافت، یعنی، در قالب دو حزب سیاسی که به تدریج بر سر قدرت سیاسی با یکدیگر به ستیز میپرداختند. یک حزب، فدرالیستها، به پیروی از هامیلتن در تقویت حکومت ملی کوشیدند. در مقابل، حزب دیگر مخالفان سابق حکومت مرکزی را با گروهی از پشتیبانان برجستهٔ قانون اساسی، بویژه توماس جفرسن<sup>\*</sup> (۱۸۲۶–۱۷۴۳) و جیمز مدیسن، با هم متحد ساخت. این حزب که با انتخاب جفرسن به ریاست جمهوری در سال ۱۸۰۰ به پیروزی مهمی دست یافت، نخست تحت عنوان حزب جمهوریخواه، سپس، به نام حزب

1- Alexander Hamilton

اَرمان دموکراتیک 🗉 ۵۱

جمهوریخواه ـدموکراتیک، و سرانجام، به رهبری اندرو جکسن<sup>۱</sup>، رئیسجمهور از ۱۸۲۹ تـا ۱۸۳۷، صرفاً به نام حزب دموکرات معروف شد.

با انتخاب جکسن در سال ۱۸۲۸، ایالات متحد وارد دورانی شد که مبشّر «دوران افراد معمولی» بود. دولتهای مختلف ایالتی شرط داشتن دارایی را برای رأی دادن از میان برداشتند، بدینسان تقریباً به همهٔ مردان سفیدپوست بالغ حق رأی داده شد \_اما این حق شامل زنان، بردگان و سرخپوستان امریکا نمی شد. در این دوران دموکراسی جکسنی، امریکاییها نه تنها پیروزی آزادی بلکه برابری را نیز جشن گرفتند. در همان حال که این تأکید نوین بر دموکراسی و برابری برای بسیاری کسان شعف انگیز بود، گروهی نیز آن را هشداردهنده یافتند. آلکسی دو توکویل ۲ از جملهٔ ناظرانی است که می اندیشید اندکی از هر کدام در آن هست.

نظر تو کویل در دارهٔ دمو کراسی توکویل (۱۸۵۹–۱۸۰۵) از اشراف فرانسوی بود که در اوایل دههٔ سی در سدهٔ نوزدهم به سراسر ایالات متحد سفر کرده بود. در بازگشت به فرانسه، اثر دو جلدی دمو کراسی در امریکا<sup>۳</sup> را نگاشت و در آن بیشتر از این رو به تحلیل دموکراسی در ایالات متحد پرداخت که پیامدهای ضمنی دموکراسی را برای فرانسه و بقیهٔ اروپا پیش بینی کند. دموکراسی در نظر توکویل نیرویی دوست داشتنی است که بر رتبه ها، ترتیبها و امتیازات آریستوکراتیک در شیوهٔ کهن زیست فائن می آید. توکویل این دگرگونی را از جهات بسیاری نیکو می دانست. به گفتهٔ او، دموکراسی انسان معمولی را آزاد می کند و به او فرصت می دهد تا راه خود را در جهان بپیماید. اما توکویل هشدار هم می داد که تأکید بیش از اندازهٔ دموکراسی بر برابری، خطر ایجاد پیش پاافتادگی یا استبداد ...یا هر دو – را به همراه دارد.

توکویل مدعی بود که دموکراسی دقیقاً از آن رو که هوادار برابری است به افزایش پیش پا افتادگی دامن میزند. اگر قرار باشد همه یکسان باشند، فشار عظیمی برای همرنگ شدن \_عمل کردن و اندیشیدن مانند دیگران \_وجود خواهد داشت. هیچ کس نمیخواهد به چشم بیاید،

3- Democracy in America

<sup>1-</sup> Anderw Jackson

<sup>2-</sup> Alexis Charles Henri Clérel de Tocqueville



آلکسی دو توکویل (۱۸۰۵-۱۸۵۹)

بالاتر از جماعت به نظر رسد، تا مبادا متهم به استکبار و زیاده طلبی شود. توکویل هشدار می داد که مردم کمتر چنین خطر میکنند و ترجیح می دهند همرنگ جماعت بشوند. در نتیجه، جامعهای خواهیم داشت که در آن کسانی که می توانند سهمی برجسته یا اصیل در خدمات اجتماعی داشته باشند، به موجب فشار اجتماعی برای برابری، سکوت میکنند. توکویل این فشار برای همرنگی با جماعت را «خودکامگی اکثریت» می نامد.

دموکراسی همچنین خطر استبداد خدایگانی را به همراه دارد که خود گونهای باستانی از

خودکامگی است. توکویل هم، همچون افلاطون و ارسطو در بیش از ۲۰۰۰ سال پیش، هشدار میداد که مردم عادی به آسانی از عوام فریبانی تأثیر می پذیرند که برای دستیابی به قدرت مطابق میل آنان سخن میگویند و گمراهشان میکنند. توکویل استدلال میکرد که آریستوکراسی کمک میکند تا از چنین خطری جلوگیری شود، زیرا طبقه ای که امتیازات و داراییهای موروثی دارد مراقب است که از جایگاه خویش در برابر عوام فریبان و خدایگان نگهبانی کند. با ایس حال، هنگامی که دموکراسی و برابری سد آریستوکراسی را درهم بشکند دیگر کمتر چیزی می تواند استبداد خدایگانی را از ویران کردن آزادی باز دارد.

اما توکویل امکان مثبتی را در دموکراسی می بیند، امکانی که جمهوریخواهی را به آرمان دموکراتیک می پیوست. به اعتقاد او می توان فضیلت مدنی را از طریق مشارکت در امور همگانی ارتقا بخشید. مردمی که همراه همسایگان به حل مرافعات و مشکلات مشترک می پردازند به اهمیت همکاری پی خواهند برد و نسبت به جامعه همبستگی عمیقی خواهند یافت و در آنان «عادات قلبی» لازم رشد خواهد کرد تا بدانجا که کلاً رفاه خویش را با رفاه جامعه یکی بینند[۷]. دموکراسی با ارائهٔ فرصت مشارکت به همهٔ شهروندان، گسترش و رشد شور عمیقی را برای خدمت به خیر همگانی نوید می دهد. به همین دلیل توکویل به شدت تحت تأثیر دو نهاد دموکراسی در امریکا قرار گرفت: گردهماییهای شهری در [منطقهٔ] نیوانگلند که همهٔ شهروندان می توانستند در حکومت محلی شرکت مستقیم داشته باشند، و مسئولیت مشترک در می توندان می توانستند در حکومت محلی شرکت مستقیم داشته باشند، و مسئولیت مشترک در

رشد دموکراسی

برخلاف نگرانی توکویل در مورد گرایش دموکراسی به پیش پا افتادگی و استبداد خدایگانی، دموکراسی محبوبیتی روزافزون یافت. سرچشمهٔ این محبوبیت را میتوان در توسعهٔ اقتصادی و اجتماعی در خلال انقلاب صنعتی در پایان سدهٔ هجدهم و در سدهٔ نوزدهم یافت. مهمترین رویدادها عبارت بودند از: گسترش شهرها، رشد آموزش همگانی و بهبود ارتباطات و حمل و نقل، مانند تلگراف و راهآهن. هر یک از این عوامل به گسترش سواد، اطلاعات، و علاقه به موضوعات سیاسی در بین مردم اروپا و امریکاکمک کرد و بدینسان در رشد ایمان به توانایی

۵۴ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و ارمان دموکراتیک

مردم عادی برای مشارکت آگاهانه در امور همگانی سهم داشت.

در انگلستان سدهٔ نوزدهم، استدلال به سود دموکراسی بر دو موضوع متمرکز بود: حفظ خود و رشد خود. بنا بر نظر «بنیادگرایان فلسفی» یا فایده باوران<sup>۱</sup>، وظیفهٔ دولت «تأمین بیشترین خوشبختی برای بیشترین افراد» است. بهترین شیوهٔ انجام دادن این کار دموکراسی مبتنی بر تمایندگی است که به هر فرد اجازه می دهد به نمایندگانی رأی بدهد که منافعش را حفظ خواهند کرد. جان استوارت میل<sup>۲</sup>، که یکی از همین فایده باوران است، در *انقیاد زنان*<sup>۳</sup> (۱۸۶۹) استدلال را به آنجا رساند که باید به زنان نیز فرصت بدهیم با رأی دادن منافع خود را حفظ کند.

میل همچنین بر آن بود که مشارکت سیاسی به دلیل فرصتی که برای رشد خود فراهم می آورد ارزشمند است. میل نیز، همچون توکویل، باور داشت که دموکراسی «با تشدید تأثیر آزادی بر منش افراد» فضیلت مدنی را در مردم عادی تقویت می کند. مشارکت سیاسی –نه صرف رأی دادن برای انتخاب نمایندگان بلکه مشارکت مستقیم در سطح محلی –با آموزش انضباط به مردم، تقویت هوشمندی آنان، و حتی شکل دادن به اخلاقیاتشان، آنان را پرورش می دهد و از آنان آدمهای بهتری می سازد. بدین سان میل توجه را به مطلب زیر جلب می کند:

معد اخلاقی آموزشی با مشارکت شخص شهروند، هر چند انلک، در نقشهای همگانی حاصل می شود. از او توقع می رود، در حالی که بدین گونه درگیر شده، در این کار به منافعی جز نفع خویش اهمیت بدهد، در صورت وجود ادعاهای متضاد، اصولی عاری از تعصب شخصی او را هدایت کنند؛ هر بار شعارها و اصولی را به کار گیرد که دلیل وجودیشان خیر همگانی است؛ و معمولاً در این امور با افرادی دیگر همراه می شود که در مقایسه با او نسبت به این اندیشه ها و اقدامات آشنا ترند ... [آنگاه] ناگزیر خود را یکی از همگان احساس خواهد کرد و هر چه نفع همگان است، نفع او خواهد بود [۱]

چنین استدلالهایی به گسترش تدریجی حق رأی در ۱۵۰ سال اخیر کمک کرد. حق رأی نخست برای افراد بالغ مذکر بود \_اگرچه در بریتانیا تا سال ۱۸۸۵ هم این حق به طور کامل تحقق نیافت \_سپس، بعد از جنگ داخلی در ایالات متحد به بردگان مذکر سابق، و سرانجام در نخستین دهه

3- The Subjection of Women

<sup>1- &</sup>quot;philosophical radicals" (utilitarians)

سدهٔ بیستم به زنان در هر کشور تعلق گرفت. اعطای حق رأی آسان و سریع تعمیم نیافت - سوئیس که گاه آن را کهنترین نظام پیوستهٔ دموکراسی نامیدهاند تا سال ۱۹۷۱ حق رأی کاملی برای زنان قائل نبود[۱۸] این دگرگونیها اغلب در پی مباحثات پرشور، اعتراضات، و خشونت صورت پذیرفته است. حتی تا دههٔ شصت سدهٔ بیستم هم سیاهان جنوب امریکا حق رأی و استخدام در دوایر دولتی را نداشتند. و بعضی منتقدان حتی امروز هم مدعی اند که زنان، سیاهان، و سایر اقلیتها در ایالات متحد، کانادا، بریتانیا، و دیگر «دموکراسیهای» غربی از حقوق کامل شهروندی محروماند.

البته، این موضوع مورد مناقشه است. با این حال، مسلم است که تقریباً همه در این به اصطلاح دموکراسیهای غربی، دموکراسی را بهترین نظام حکومتی میدانند. اما رهبران و مردم بسیاری از کشورهای دیگر نیز که با معیارهای غربی از دموکراسی فرسنگها فاصله دارنـد، بر همین ادعایند. این موضوع را چگونه می توان توضیح داد؟

### دموکراسی به مثابهٔ آرمان

همچنانکه در آغاز این فصل توجه کردیم، اکنون دموکراسی چنان محبوب است که اغلب ایدئولوژیهای سیاسی مدعی طرفداری از آناند. با این حال، این ایدئولوژیهای فرضاً دموکراتیک پیوسته در رقابت و گاه در ستیز با یکدیگرند. بهترین توضیح برای این وضعیت غریب این است که بگوییم ایدئولوژیهای مختلف در واقع در پی گسترش دموکراسی اند، اما هر یک به شیوهٔ متفاوتی در پی ایجاد و گسترش آن است زیرا دربارهٔ چیستی دموکراسی توافق ندارند. همچنانکه مرور مختصر ما از تاریخچهٔ دموکراسی به وشنی نشان می دهد چنین امری از آن رو امکان پذیر است که دموکراسی چیز واحدی نیست. دموکراسی نو ولت نیست که صورت معینی داشته باشد بلکه یک آرمان است.

این ادعا که دموکراسی آرمان است بدان معنی است که چنین چیزی هدف یا آرزوی مردم است. دموکراسی از این نظر همچون عشق راستین، آرامش درونی، کاری بینقص، یا موجکامل برای موجسوار است. هر یک از اینها آرمانی است که مردم در آرزویش جویا و پویایند، اما هیچ کدام را نمی توان آسان یافت، یا حتی تعریفی از آن ارائه کرد. مثلاً، آنچه از نگاه یکی عشق

۵۶ 🗉 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

راستین است در اندیشهٔ دیگری بسیار متفاوت است. دموکراسی هم از همین دست است. همه متفقاند که دموکراسی دولت یا حاکمیت مردم است، اما معنی دقیق این گفته محل اختلاف جدی است. «مردمی» که قرار است حکومت کنند کیانند؟ فقط مردم «عادی»؟ فقط کسانی که دارایی هنگفتی داشته باشند؟ فقط مذکران بالغ؟ یا آیا هر کس که در کشور زندگی میکند \_از جمله خارجیان مقیم در کشور، مجرمان، و کودکان \_در ادارهٔ کشورشان نقش دارند؟

به علاوه، «این مردم باید چگونه حکومت کنند؟ آیا همچون آتنیها هر شهروندی باید مستقیماً به سیاستهای پیشنهادی رأی بدهد، یا نمایندگانی را انتخاب کنند تا آنان سیاستگذاری کنند؟ اگر نماینده انتخاب میکنند، آیا دیگر خودشان از اداره کردن خود دست کشیدهاند؟ با یا بدون نماینده، آیا باید از حکم اکثریت پیروی کنیم؟ اگر چنین است، حقوق و منافع افراد یا اقلیتها را چگونه می توان حفظ کرد، بویژه افرادی که با گفتار و اعمالشان خشم اکثریت را برمیانگیزند یا به آنان اهانت میکنند؟ اما اگر برای محدود کردن قدرت اکثریت اقداماتی را به عمل آوریم \_مثلاً، آنگونه که نظام نظارت و تعادل مشروطه میکند \_آیا دموکراسی را محدود نکرده یا حتی از آن عدول نکرده ایم؟ بحث اخیر در ایالات متحد بر سر محدود کردن دورهٔ نمایندگی اعضای کنگره، این مسأله را به صورت بسیار حادی طرح میکند. اگر نوبت انتخاب نمایندگی اعضای کنگره، این مسأله را به صورت بسیار حادی طرح میکند. اگر نوبت انتخاب پاسخگوی مردم باشد و از این رو دموکرات تر شده است؟ یا با محروم کردن اکثریت بالغوا رأی دهندگان، از این فرصت که نمایندگی محدود کنیم، آیا به این شیوه دولت بهتر می تواند

این پرسشها برای هر کس که مدعی دموکرات بودن است، دردسر آفرین است. همچنانکه بررسی کوتاه ما از تاریخچهٔ دموکراسی پیش مینهد، طی صدها سال به این پرسشها به طرق بسیار متفاوتی پاسخ دادهاند. چنین پرسشهایی باعث شده بعضی اندیشمندان سیاسی دربارهٔ بی ثباتی دموکراسی، بویژه دربارهٔ گرایش ممکن این نظام به آنارشی و استبداد خدایگانی، نگران شوند. این نگرانی تا اندازهٔ زیادی مسئول ایجاد شق دیگری از حکومت مردمی، یعنی جمهوری، بوده است. اما با پذیرفته شدن دموکراسی، محبوبیت جمهوری رنگ باخته است و هر کجا جمهوری به حیات خود ادامه داده، عمدتاً صورتی التقاطی از جمهوری دموکراتیک بوده است. به رغم مشکلات تعریف «حاکمیت مردم» این آرمان دموکراتیک همچنان محبوب است. این تا اندازهای ناشی از پیوند آن با آزادی و برابری است، زیرا دموکراسی به یک معنا نشانهٔ آزادی شهروندان و برابری آنان با همدیگر است. اما اینکه آزادی و برابری دقیقاً چیستند، چه صورتی باید داشته باشند و این دو چگونه با یکدیگر ارتباط مییابند تفسیربردار است.

همین جاست که ایدئولوژیهای سیاسی وارد صحنه میشوند. همهٔ ایدئولوژیها، چه آرماندموکراتیک را بپذیرند و چه مردودش شمارند، باید با آن به سازش بنشینند. در این مورد معنی «به سازش نشستن» آن است که ایدئولوژیهای سیاسی باید تصورات روشنتری از مضمون دموکراسی ارائه دهند. بدین منظور هر ایدئولوژی به مفاهیم بنیادینی که دربارهٔ سرشت انسان و آزادی دارد رجوع میکند تا مشخص کند آیا دموکراسی امکانپذیر و مطلوب است یا خیر و اگر

در چارچوب تعریف کاربردی ما از ایدئولوژی، می توان گفت که توضیح هر ایدئولوژی دربارهٔ چرایی وضعیت موجود تا اندازهٔ زیادی نگرش آن ایدئولوژی را نسبت به دموکراسی شکل می بخشد. هر ایدئولوژی که هر بحران اجتماعی را ناشی از ناتوانی بیشتر مردم در ادارهٔ امور خویش بداند، مانند فاشیسم، بسیار بعید است هوادار دموکراسی باشد. اما اگر همچون سوسیالیسم و لیبرالیسم بر آن باشد که بیشتر مردم ظرفیت آزادی و اداره کردن خود را دارند، در آن صورت آن ایدئولوژی متضمن آرمان دموکراتیک است \_ همچنانکه تاکنون اغلب چنین بو ده است. در آن صورت این ایدئولوژی ترتیبات اجتماعی موجود را ارزشیابی میکند و به افراد حسّ جهتگیری ای می دهد که عمدتاً بر این اساس است که این ترتیبات را تا چه اندازه دموکراتیک فرض میکند. اگر به نظر آید که هر قرد در جامعهای با حاکمیتی به نسبت مردمی با دیگری برابر است، در آن صورت همه چیز رو به راه است؛ اما اگر به نظر برسد که افراد صرفاً مهرهای در دست قدرتمداران واقعی اند، در آن صورت ایدئولوژی مردم را به اقدام برای اصلاحات یا شاید براندازی نظم موجود سیاسی و اجتماعی تشویق خواهد کرد. سرانجام، این مهم مستلزم برنامهای برای دگرگونی در مسیری است که از نظر آن ایدئولوژی دموکراتیک است. پس، هر ایدئولوژی سیاسی تفسیر خود را از آرمان دموکراتیک ارائه میدهد و بنابر بینش

۵۸ 🖾 اید نولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

خاص خود این آرمان را تعریف یا تفسیر میکند. مردان و زنانی که ایدئولوژیهای سیاسی را پیش میبرند، به سهم خود، تصورات خویش را دربارهٔ دموکراسی به کار میگیرند و میکوشند دیگران را به پیوستن به نهضت خود تشویق کنند.

سه مفهوم دموکراسی

برای توضیح رابطهٔ ایدئولوژی سیاسی و آرمان دموکراتیک، به اختصار سه مفهوم اصلی دموکراسی را در سدهٔ بیستم بررسی میکنیم. اگرچه هر سه مفهوم مشترکات متعددی دارند، تفاوتهای این سه تا اندازهای شدید است که آنها را از یکدیگر متمایز کند و در برابر هم قرار دهد.

دموکراسی لیبرالی ( چنانکه از نام آن پیداست، دموکراسی لیبرالی از لیبرالیسم اید تولوژی ای که در فصل بعد به بررسی آن خواهیم پرداخت – برخاسته است. دموکراسی لیبرالی نیز همچون لیبرالیسم به طور کلی بر حقوق و آزادی فردی تأکید دارد، و همین صورت دموکراسی در اغلب دموکراسیهای غربی مشاهده می شود. دموکراسی نزد لیبرالها مطمئناً همان حاکمیت مردم است، اما بخشی اساسی از این حاکمیت متضمن پاسداشت حقوق و آزادیهای فردی است. این بدان معناست که حقوق اکثریت یاید محدود شود. از این دیدگاه، دموکراسی حاکمیت اکثر مردم است، اما فقط تا زمانی که این اکثریت سعی نکند افراد را از حقوق مدنی اساسیشان محروم کند. حق آزادی بیان و نیایش، حق تلاش برای سمتهای دولتی و حق مالکیت – این حقوق و آزادیهای مدنی را لیبرالها برای تحقق آرمان دموکراتیک بر اساس مالکیت – این حقوق و آزادیهای مدنی را لیبرالها برای تحقق آرمان دموکراتیک بر اساس برداشت لیبرالی ضروری می دانند.

دموکراسی سوسیالیستی ۲ از اینجا رقیب عمدهٔ برداشت لیبرالی، در دموکراسیهای غربی، بویژه در اروپا، دموکراسی سوسیالیستی است. این دیدگاه با ایدئولوژی سوسیالیسم ارتباط دارد. از منظر «سوسیال دموکراتیک» یا «سوسیال دموکراتها»، کلید دموکراسی، برابری، بریژه قدرت برابر در جامعه و دولت، است. سوسیال دموکراتها استدلال میکنند که دموکراسی

<sup>1-</sup> liberal democracy

آرمان دموكراتيك 🗉 ۵۹

ليبرالي طبقهٔ کارگر و بينوايان را در چنگال ثرو تمندان رها ميکند. ميگويند در دنياي جديد پول سرچشمهٔ اصلی قدرت است و کسانی که ثروت دارند بر آنان که ندارند مسلطان. شروت، تصدى مناصب دولتي و اعمال نفوذ بر سياستگذاريهاي دولت را امكان پذير مي سازد. بنابراين، به هنگام اتخاذ سیاستهای دولتی، ثرو تمندان بسیار بیش از دیگران اعمال نفوذ میکنند. حال آنکه سوسیال دموکراتها مصرّند که چنین امتیازی را نمی توان دموکراتیک دانست. دموکراسی یعنی حاکمیت مردم، و چنین حاکمیتی مستلزم آن است که هر کس نفوذی تقریباً یکسان در دولت داشته باشد. این با شعار «یک تن، یک رأی» هماهنگی دارد. اما سوسیال دموکراتها میگویند جز با اقدام برای توزیع قدرت \_از جمله قدرت اقتصادی \_به شیوهای نسبتاً برابر، در واقع نفوذ برابر نخواهيم داشت. از همين روست كه برنامهٔ سوسيال دموكراتها معمولاً مستلزم توزیع مجدد ثروت برای اعتلای برابری، نظارت همگانی و نه خصوصی بر منابع طبیعی و صنایع عمده و نظارت کارگران بر محیط کار است. پس، سوسیال دموکراتها نیز، همانند لیبرالها، خواهان حفظ آزادیهای مدنیاند و رقابت منصفانه برای دستیابی به مناصب سیاسی را تبليغ ميكنند. با اين حال، سوسيال دموكراتها، بر خلاف ليبرالها، مادام كه نابرابريهاي چشمگیر در ثروت و قدرت رواج داشته باشد، نمی پذیرند که اکثریت مردم بتوانند بهراستی آزاد باشند و رقابت سیاسی منصفانه باشد.

دموکراسی خلق<sup>۱</sup>. از اینجا نسخهٔ رایج آرمان دموکراتیک در کشورهای کمونیستی دموکراسی خلق است. در مقایسه با دموکراسی لیبرالی یا دموکراسی سوسیالیستی، دموکراسی خلق از جهاتی به اندیشهٔ اولیهٔ دموکراسی در یونان –حکومت مردم عادی (demos) و به سود آنان – نزدیک تر است. از منظر کمونیستی، عامهٔ مردم پرولتاریا یا طبقهٔ کارگرند و تا زمانی که دولت به نفع طبقهٔ کارگر حکومت نکند، دموکراسی به دست نمی آید. این لزوماً بدان معنی نیست که پرولتاریا باید خود مستقیماً حکومت را در اختیار بگیرد. همچنانکه در فصل ششم ملاحظه خواهیم کرد، کمونیستها معمولاً خواهان دیکتاتوری انقلابی پرولتاریا بودند، که بنابر تعریف مارکس، صورتی از دیکتاتوری بر اساس منافع طبقهٔ کارگر است. هدف بی درنگ این دیکتاتوری

۶۰ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

سرکوب بورژواها یا سرمایه دارانی است که پیش از آن قدرت و تروت خود را برای بهره کشی از طبقهٔ کارگر به کار برده اند. فرض بر این است که با سرکوب سرمایه داران، دیکتاتوری پرولتاریا عامهٔ مردم را برای جامعهٔ بی طبقهٔ کمونیستی در آینده، همان هنگامی که دولت نیز خود «محو می شود»، آماده می کند، در این اثنا، دموکراسی خلق باید حاکمیت حزب کمونیست به سود اکثریت زحمتکش باشد. هنگامی که مائو تسه تونگ در جمهوری خلق چین از «دیکتاتوری دموکراتیک خلق» سخن می گفت همین معنا را می پوید.

در اوایل دههٔ نود در سدهٔ بیستم که رژیم کمونیستی سقوط کرد و اتحاد شوروی فرو پاشید، ضربهای جدّی بر اندیشهٔ دموکراسی خلق وارد آمد. اما در پرجمعیت ترین کشور جهان، چین، این تصور از آرمان دموکراتیک تداوم دارد. در تابستان ۱۹۸۹، پس از فرمان حمله به دانشجویان معترض در میدان تیانانمن در پکن، رهبران حزب کمونیست چین، همچنان بر لزوم «دیکتاتوری دموکراتیک خلق» اصرار ورزیدند. به گفتهٔ این رهبران، راه دیگر «آزادیبخشی بورژوایی» بود که در جاهای دیگر به دموکراسی لیبرالی معروف است و چنین راهی را مطلقاً نپذیرفتنی میدانستند. با این حال، فقط رهبران کمونیست ویتنام، کوبا، و کرهٔ شمالی در این مورد با آنان اشتراک نظر داشتند.

## نتیجه دموکراسی لیبرالی، دموکراسی سوسیالیستی، و دموکراسی خلق، سه برداشت اصلی از آرمان دموکراتیک در دنبای جدید به شمار میروند. در این عصر دموکراتیک، فهم این نظریات و چگونگی ارتباطشان با ایدئولوژیهای سیاسی مختلف حائز اهمیت است. در هفت فصل آینده، به هنگام بررسی ایدئولوژیهای عمدهٔ دنیای جدید الیبرالیسم، محافظه کاری، سوسیالیسم، و فاشیسم و بعضی رقیبان نوظهورشان، این نکته را به یاد خواهیم داشت. هر مبحث با ارزیابی رابطهٔ آن ایدئولوژی مشخص و تفسیرش از آرمان دموکراتیک پایان مییابد.

#### يادداشتها

. خطابة رثائية پريكلس، نقل از:

Thucydides, History of the Peloponnesian War, in Thucydides, Vol, I, 2nd. ed., trans Benjamin Jowett (Oxford: Clarendon Press, 1900). pp. 127-128.

و همچنين در:

Terence Ball and Richard Dagger, eds., Ideals and Ideologies: A Reader, selection 3.

۲. همان، ص ۱۲۹.

3. Plato, Apology. 31: in The Trial and Death of Socrates, trans. G. M. A. Grube (Indianapolis: Hackett Publishing Co., 1983), p. 33.

۴. در مورد شرح افلاطون دربارهٔ دموکراسی، به کتاب هشتم جمهوری او رجوع کنید.

5. Benjamin Jowett, ed. and trans., The Politics of Aristotle (New York: Modern Library, 1943). p. 192.

همچنین در:

Ball and Dagger. eds., Ideals and Ideologies, selection 4.

Ideals and Ideologies, selection 4.

۷. کتاب عهد جدید، رومیها (۱۳): آیههای ۱ و ۲.

8. William Shakespeare, King Henry the Sixth, Third Part, Act III, Scene 2.

٩. مثلاً نگاه کنيد به:

Mary Dietz, "Trapping the Prince: Machiavelli and the Politics of Deception," American Political Science Review 80 (September 1986): 777-799.

به همراه پاسخ جان لنگتن و پاسخ دندان شکنِ ديتز ۲ در

American Political Review 81 (December 1987): 1277-1288.

۱۰. کسانی که اکنون محدود کردن دورهٔ نمایندگی در امریکا را در سر دارند پیش از هر چیز به کنگره فکر میکنند؛ رئیسجمهور هماکنون نیز دو نوبت می تواند تصدی این سمت را عهدهدار

1- John Langton

۶۲ 🖾 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

شود. برای محدودیت نوبتهای انتخاباتی نگاه کنید به:

George Will, Restoration: Congress, Term Limits and the Recovery of Deliberative Democracy (New York: The Free Press, 1992);

دربارهٔ نظرات مخالف نگاه کنید به:

Garry Wills, "Undemocratic Vistas," New York Review of Books 39 (November 19, 1992): 28-34.

۱۱. نقل قولهای مربوط به قانون اساسی رد آیلند از کتاب زیر است:

Russell Hanson, "Democracy," in Terence Ball, James Farr, and Russell L. Hanson, eds., Political Innovation and Conceptual Change (Cambridge: Cambridge University Press, 1989), p, 72 f.

اظهارات رینزبرا از کتاب زیر است:

David Wooton, ed., Divine Right and Democracy (Harmondsworth: Penguin, 1986) p. 286.

۱۳. برای توصیفی روشنگر دربارهٔ این تحلیل منبع زیر را ببینید:

Bernard Bailyn, The Ideological Origins of the American Revolution (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1967).

14. Charles Francis Adams, ed., The Works of John Adams, vol. IV (Boston: Little and Brown 1851), p. 194;

همچنين

Ball and Dagger, eds., *Ideals and Ideologies*, selection 6.15. The Federalist Papers, No. 51.

۱۶. برای تحلیلی از زندگی امریکایی در پایان سدهٔ بیستم که تا اندازهٔ زیادی مرهون توکویل است، منبع زیر را ببینید:

Robert Bellah, Richard Madsen, William Sullivan, Ann Swidler, and Steven Tipton, Habits of the Heart: Individualism and Commitment in American Life (New York: Harper & Row, 1986).

۱۷. هر دو نقل قول از بخش ملاحظاتی دربارهٔ حکومت نمایندگی از کتاب زیر نقل شده است: Mill, Utilitarianism, Liberty, and Representative Government (New York: E. P. Dutton, آرمان دموکراتیک 🖻 ۶۳

1951), p. 196, p. 197.

همچنین این کتاب را ببینید:

Ball and Dagger, eds., Ideals and Ideologies, selection 9.

۱۸. برای بحثی دربارهٔ دموکراسی و آزادی در سوئیس منبع زیر را ببینید:

Benjamin Barber, The Death of Communal Liberty (Princeton: Princeton University Press, 1974).

۱۹. یادداشت ۱۰ را ببینید. ۲۰. در مورد بحث دربارهٔ رشد «جمهوریخواهی دموکراتیک» در ایالات مـتحد مـقالهٔ زیـر را ببینید:

Russell L. Hanson, "Commons' and 'Commonwealth' at the American Founding: Democratic Republicanism as the New American Hybrid,"

كه دركتاب زير آمده Terence Ball and J. G. A. Pocock, eds., Conceptual Change and the Constitution (Lawrence, KS: University Press of Kansas, 1988), pp. 165-193.

۶۴ 🗈 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

## براى مطالعة بيشتر

Dagger, Richard. Civic Virtues: Rights, Citizenship, and Republican Liberalism. New York: Oxford University Press, 1997.

Dahl, Robert. Democracy and Its Critics. New Haven, CT: Yale University Press, 1989.

Dunn, John, ed. Democracy: The Unfinished Journey. Oxford: Oxford University Press, 1992.

Gooch, G.P. English Democratic Ideas in the Seventeenth Century, 2nd ed. New York: Harper & Brothers, 1959.

Gould, Carol C. Rethinking Democracy. Cambridge: Cambridge University Press, 1988.

Gutmann, Amy and Dennis Thompson. Democracy and Disagreement. Cambridge, MA: Harvard University Press. 1996.

Hanson, Russell L. The Democratic Imagination in America: Conversations with Our Past. Princeton: Princeton University Press, 1985.

Held, David. Models of Democracy. Stanford, CA: Stanford University Press, 1986.

Macpherson, C.B. The Life and Times of Liberal Democracy. Oxford: Oxford University Press, 1977.

\_\_\_\_\_. The Real World of Democracy. Oxford: Oxford University Press, 1966.

Mansbridge, Jane. Beyond Adversary Democracy. Chicago: University of Chicago Press, 1983.

Pateman, Carole. Participation and Democratic Theory. Cambridge: Cambridge University Press, 1970.

Pettit, Philip. Republicanism: A Theory of Freedom and Government. Oxford: Clarendon Press, 1997.

آرمان دموکراتیک 🗉 ۶۵

Pocock, J.G.A. The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought and the Atlantic Republican Tradition. Princeton: Princeton University Press, 1975.

Sandel, Michael. Democracy's Discontent: America in Search of a Public Philosophy. New York: Basic Books, 1996.

Skinner, Quentin. The Foundations of Modern Political Thought, 2 vols. Cambridge: Cambridge University Press, 1978.

Walzer, Michael. Radical Principles. New York: Basic Books, 1980.

Wood, Gordon. The Creation of the American Republic. 1776-1787. Chapel Hill, NC: University of North Carolina Press, 1969.

.

.

.

بخش دوم

.

# پيدايش ايدئولو ژيهاى سياسى

•

## فصل سوم

ليبراليسم

فرد فرمانروای خود، تن و ذهن خویش است. دربارهٔ آزادی، جان استوارت میل

بیش از سیصد سال است که کوشش برای ارتقای آزادی فردی شاخص لیبرالیسم بوده است. اما این هدفی خیلی کلی است هدفی که در بین لیبرالها مناقشاتی از این قبیل را به بار می آورد که آزادی دقیقاً چیست و بهترین راه ارتقای آن کدام است. در واقع، امروزه این اختلاف چنان جدی است که لیبرالیسم به دو اردوگاه رقیب تقسیم شده است: لیبرالهای «نوکلاسیک» و «رفاه» در بخشهای بعدی این فصل مشاهده میکنیم این تقسیم چگونه پدید آمد. اما، نخست لازم است به میدان گستردهای بپردازیم که زمینهٔ مشترک همهٔ لیبرالهاست، یعنی آرزوی ارتقای آزادی فردی.

واژه های liberal (لیبرال یا آزادیخواه) و liberty (آزادی) هر دو از liber یه معنی «آزاد» از زبان لاتینی مشتق شده است. با این حال، مدتها پس از رواج گستردهٔ واژهٔ "liberty" در حکم اصطلاحی سیاسی، تا اوایل سدهٔ نوزدهم و دست کم یک قرن پس از زمانی که اندیشههای به اصطلاح امروزی لیبرال بر زندگی سایه افکند، هنوز هم واژهٔ «لیبرال» وارد اصطلاحات سیاسی نشده بود. پیش از سدهٔ نوزدهم، «لیبرال» عموماً به معنی بخشنده و بردبار به کار می رفت منگرشی که زیبندهٔ «بزرگزاده» باشد، درست همان سان که «آموزش لیبرالی» قرار بود بزرگزاده ای جوان را برای زندگی آماده کند. البته، هنوز هم «لیبرال» به معنی بخشنده یا بردبار به کار می رود، مثل وقتی که دربارهٔ معلمی می گویند در نموه دادن شیوه ای لیبرال دارد، یا کودکی پدر و مادری لیبرال دارد. اما امروزه با گسترش کاربرد همگانی، واژهٔ «لیبرال» بیشتر به موضع گیری یا دیدگاهی سیاسی اشاره میکند.

نخستین نشانهٔ روشن این کاربرد سیاسی را در اوایل سدهٔ نوزدهم می یابیم که بخشی از قوهٔ

۷۰ 🗈 ایدنولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

مقننه در اسپانیا نام لیبرال را برای خود اختیار کردند. این اصطلاح از اسپانیا به فرانسه و انگلستان رفت و در آنجا حزب معروف ویگ<sup>۱</sup> پیش از دههٔ ۱۸۴۰ به حزب لیبرال<sup>۲</sup> تحول یافت. خواستهٔ مشترک این لیبرالهای نخستین جامعهای پذیرا و بردبارتر بود – جامعهای که در آن مردم در پیگیری اندیشه ها و علایق خود با کمترین مداخلهٔ ممکن آزاد باشند. باری، جامعهٔ لیبرال می بایست جامعه ای آزاد می بود. اما چه چیزی جامعهٔ آزاد را شکل می دهد؟ آزادی چیست و بهترین شیوهٔ ارتقای آن کدام است؟ اکنون بیش از سه قرن است که این پرسشها لیبرالها را به خود مشغول داشته و زمینه را نه فقط برای مجادله در بین خود آنان بلکه بین لیبرالیسم و اید تولوژیهای دیگر فراهم آورده است.

ليبراليسم، سرشت انسان، و آزادی

در فصل اول دیدیم که برداشتی دربارهٔ سرشت انسان شالودهٔ هر ایدئولوژی را تشکیل می دهد. در مورد لیبرالیسم، اساس تأکید بر آزادی فردی برداشتی از انسان به صورت فردی اساساً منطقی است. خواهیم دید که در بین لیبرالها بر سر این نکته اختلافات چشمگیری وجود دارد. اما، به طور کلی لیبرالها از آن رو بر آزادی فردی تأکید دارند که عمدتاً معتقدند بیشتر مردم می توانند آزاد زندگی کنند. این باور آنان را از کسانی که معتقدند انسانها اسیر هوا و هوسهای بی اختیارند و خود را به این سو و آن سو می زنند، متمایز می سازد. لیبرالها معترف اند که مردم هوا و هوسهای بی اختیارند و خود اما بر آن اند که به سبب خرد، توانایی نظارت و هدایت امیال خود را هم دارند. لیبرالها مصرّند که بیشتر مردان و زنان موجوداتی عاقل اند که منافع خود را می شناسند و اگر فرصت یابند توانایی اقدام برای پیشبرد این منافع را دارند.

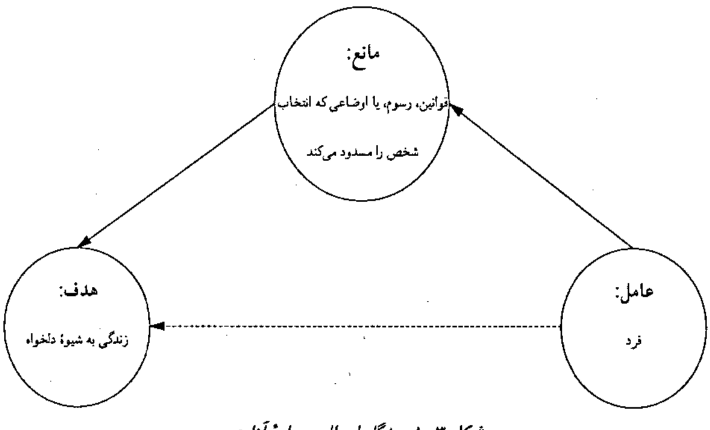
لیبرالها به طور کلی متفقاند انگیزهٔ اولیهٔ بسیاری از مردم نفع شخصی است. بعضی استدلال میکنند باید نفع شخصی را آزاد گذاشت، در حالی که دیگران در پاسخ میگویند باید نفع شخصی را با دقت در سوی خیر همگان هدایت کرد؛ اما بیشتر آنان معتقدند خردمندانه آن است که آدمها را موجوداتی در نظر آوریم که به خیر خویش بیش از رفاه دیگران علاقهمندند. این امر به سهم خود حاکی از آن است که همهٔ این مردان و زنان منطقی که در پی نفع خویشانـد در کوشش برای پیشبرد نفع خود یکدیگر را رقیب می بینند. لیبرالها میگویند تا زمانی کـه ایـن رقابت در محدوده ای مناسب و منصفانه باشد، رقابتی سالم است. این مسأله که مرزهای این محدوده دقیقاً کجاست و معنی دقیق مناسب چیست، درست همانند بهترین شیوهٔ پیشبرداین رقابت، موضوعی مورد اختلاف جدی در بین لیبرالهاست. لیبرالها بیشتر مایل انـد رقابت را بخشی طبیعی از وضعیت انسان در نظر بگیرند.

پس، از دیدگاه لیبرالها، انسان نوعاً موجودی عقلایی، در پی نفع خود، و رقابتجوست. این بدان معناست که انسان توانایی آزاد زیستن را دارد اما، زیستن بدین طریق به چه معنی است؟ يعني، ليبرالها چه تصوري از آزادي دارند؟ براي پاسخ به اين پرسش بايد الگويي را كه در فصل اول ارائه کردیم به کار بگیریم و آزادی را به صورت رابطهای سه پایهای ترسیم کنیم که دربردارندهٔ عاملی است که برای رسیدن به هدفی آزاد و فارغ از مانعی است. در مورد لیبرالیسم، عامل فرد است. ليبرالها نميخواهند آزادي گروه يا طبقهٔ خاصي از مردم را ترويج كنند بلكه در پی رشد اَزادی هر شخص و هر کس در مقام یک فردند. برای این کار، درصدد بودهاند مردم را از انواع محدودیتها یا موانع آزاد کنند. در آغاز، لیبرالها بیشتر درگیر از میان برداشتن سدهای اجتماعی و قانونی، بویژه، رسوم اجتماعی، وابستگی فئودالی، و همسانسازی دینی بودند. از آن هنگام، لیبرالهای دیگری ادعا کردهاند که فقر، تعصب جنسی و نژادی، جهل، و بیماری نیز موانع آزادي فردي است. اما، با همهٔ اين تفاوتها، ليبرالها اتفاق نظر دارند كه مرد \_و اخيراً، زن \_باید آزاد باشد دربارهٔ هدفهایی که در زندگی دنبال میکند، خود تصمیم بگیرد یعنی، اغلب ليبرالها معتقدند فرد بهترين قاضى دربارة منافع خويش است، بنابراين، هر شخصى \_تا زمانى که در آزادی دیگران برای زندگی به شیو های که به چشم آنان شایسته است اخلال نکند ...باید آزاد باشد آنچنانکه خود شایسته می بیند زندگی کند (شکل ۳-۱ را ببینید).

آنچه این موضوع پیش مینهد این است که در برداشت لیبرالها از آزادی، برابری هم عنصر مهمی است. در دیدگاه لیبرالی، هر شخصی برای برخورداری از آزادی باید فـرصتی یکسان داشته باشد. آزادی هیچ کس مهمتر یا ارزشمندتر از آزادی دیگری نیست. این بدإن معنی نیست که همه باید به یک اندازه موفق باشند یا از نیکوییهای زندگی هر چه باشد، سهم یکسان داشته

۷۲ 🗈 ایدنولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

باشند. لیبرالها بر آن نیستند که هر کسی بتواند یا باید به یک اندازه موفق باشد، بلکه میگویند هر کس باید فرصت برابر برای موفقیت داشته باشد. بدینسان، لیبرالیسم بر رقابت تکیه میکند، زیرا میخواهد افراد، در جایگاهی یکسان، برای هر آنچه موفقیت میشمارند، آزادانه با هم رقابت کنند. هر آنچه مانع داشتن فرصت یکسان برای شخص باشد – خواه امتیازات آریستوکراسی باشد یا انحصاراتی که مانع رقابت اقتصادی است، یا تبعیض نژادی، دیـنی، یـا



شکل ۳-۱ دیدگاه لیبرالی دربارهٔ آزادی

جنسی ــامکان دارد مانعی در راه آزادی شخص باشد و باید از میان برداشته شود.

باری، لیبرالیسم با کوشش برای تضمین فرصت یکسان در جامعهای بردبار، آزادی فردی را ارتقا میبخشد. در جهان انگلیسیزبان این اندیشهها چنان در زندگی افراد تنیده و با افکارشان عجین شده که طبیعی [و لازم] به نظر میرسند. اما وضعیت چنین است زیرا اندیشههای لیبرالی بخش بسیار بزرگی از میراث جهان انگلیسیزبان و کلاً سراسر تمدن غربی است. با این حال، حتی در انگلستان و اروپا هم همیشه این اندیشهها چنین طبیعی ننمودهاند. برای درک اهمیت کامل این اندیشهها باید دید لیبرالیسم به مثابه واکنشی در برابر جامعهٔ اروپایی قرون و سطا چگونه آغاز شد.

## زمينة تاريخي

خاستگاههای قرون وسطایی

خاستگاههای لیبرالیسم را می توان تا واکنشی در برابر دو سیمای مشخص جامعهٔ قرون وسطایی در اروپا ردیابی کرد. همسانسازی دینی و شأن اجتماعی نَسَبی. این واکنش که طی قرنها گسترش یافت، در زمانها و مکانهای مختلف صورتهای متفاوتی به خودگرفت. تا زمانی که، در اوایل سدهٔ نوزدهم، واژهٔ «لیبرال» وارد واژگان سیاسی شد، آشکارا دیدگاه سیاسی مشخصی به منصهٔ ظهور رسیده بود.

همسانسازی دینی. آزادی دینی و جدایی دین از حکومت اقتضای این دیدگاه تازه بود. در شیوهٔ تفکر حاکم در قرون وسطا، هنگامی که گمان بر آن بودکلیسا و حکومت در دفاع از قلمرو مسیح باید مشارکت داشته باشند، اندیشههایی چون آزادی دینی و جدایی دین از حکومت بیگانه مینمود. در واقع، در اروپای قرون وسطیٰ، هیچ تمایز آشکاری بین کلیسا و حکومت نبود. کلیسای مسیحی مأموریت خویش را در نجات ارواح برای رسیدن بـه قـلمرو پـروردگار مي ديد ـو بهترين شيوة انجام دادن اين كار، أموزش و برپايي راست آييني ، يا «عقيدة درست»، بود. بدینسان، کسانی که بینشی جز این به مسیحیت داشتند یا آن را کاملاً رد میکردند، تهدیدی برای تلاشهای کلیسا به منظور انجام دادن آنچه کار و ارادهٔ خدا می دانست به شمار می آمدند. کلیسا در پاسخ به این تهدیدها از قدرت خویش بهره میجست و از شاهان و دیگر قدرتهای دنیایی میخواست تا با استفاده از قدرت خود همسانسازی با آموزههای کلیسا را تحمیل کنند. حاکمان دنیایی نیز به سهم خویش \_ یا به موجب اعتقاد دینی، یا به سبب تمایل به حفظ نظم در قلمروشان \_معمولاً علاقهمند بودند کسانی راکه کلیسا مرتد یا بی ایمان میدانست سرکوب کنند. پس، در سراسر اروپای قرون وسطا مقامات سیاسی و دینی متحد شدند تا اطمینان حاصل کنند همه با آموزههای کلیسای روم، که به گمان آنان راه راستین و جهانشمول رسیدن به قلمرو خدا بود، همسان گردند.

جایگاه اجتماعی نَسَبی. سیمای دیگر جامعهٔ قرون وسطاکه لیبرالهای نخستین به مقابلهٔ آن

۷۴ 🗈 ایدنولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

برخاستند، شأن اجتماعی نَسَبی بود. در جامعهای که شالودهاش بر جایگاه اجتماعی نسبی استوار است، جایگاه اجتماعی هر شخص به هنگام تولد ثابت یا تعیین شده است و او برای تغییر آن چندان کاری نمی تواند بکند. این جامعه در تقابل با جامعهٔ مبتنی بر جایگاه اجتماعی اکتسابی است، که در آن هر کس قرار است فرصتی یکسان برای راه یافتن به بالا \_ یا حتی پایین \_ جامعه را داشته باشد. لیبرالها در طول تاریخ برای تحقق این چنین جامعهای مبارزه کرده اند، اما آرمان قرون وسطایی به هیچروی چنین جامعهای نبود. مطمئناً، مسیحیان قرون وسطا معترف بودند که همهٔ مردم در چشم پروردگار یکسان متولد شده اند، اما از نظر آنان این اعتراف با نابرابریهای عظیم موجود در زندگی بر کرهٔ خاکی تناقضی نداشت. آنچه اهمیت داشت حالت روح هر کسی، و نه جایگاه اجتماعیش، بود.

با این حال، جایگاه اجتماعی فرد در زندگی زمینی بسیار اهمیت داشت، زیرا موقعیت کنونی و آیندهاش با «رتبه»، «طبقه»، یا «رستهٔ» وی تعیین می شد. این بویژه، در نظام فئودالیسم مصداق داشت که پس از فروپاشی امپراتوری شارلمانی در سدهٔ نهم، صورت اصلی سازمان اقتصادی و اجتماعی در اروپا بود. در نظام فئودالی، شبکهٔ تو در تویی از مناسبات گسترش یافت که در آن یک دلاور<sup>۱</sup>، ارباب، در برابر خدمات نظامی دلاور کم درجه تری، رعیت<sup>۲</sup>، [حقّ] استفاده از زمین را به او می داد. رعیت نیز زمین را به قطعات کوچک تری تقسیم می کرد و آنها را در برابر خدمات مختلف به دیگران که رعیت او می شدند، عرضه می کرد. در آغاز، ارباب اصلی مالکیت زمین را برای خود حفظ می کرد و فقط حق استفاده از ثمرات آن را به رعیتش واگذار می کرد. با این حال، به تدریج، این مناسبات موروثی شد و به شبکهٔ پیچیده ای از مراتب، می کرد. با این حال، به تدریج، این مناسبات موروثی شد و به شبکهٔ پیچیده ای از مراتب،

با همهٔ اینها، از یک جهت، فئو دالیسم با تقویت گرایش موجود به تقسیم جامعه به دو طبقهٔ گستردهٔ نژادگان (نجبا) و عوام، مسائل را آسان ساخت. با انتقال مناسبات فئو دالی به نسلهای بعدی، طبقهٔ متمایز نژادگان زمیندار یا مهان شکل گرفت. این نژادگان طبیعتاً خود را از عوام، که اکثریت مردم را تشکیل می دادند، برتر می دانستند. اینان بر این باور بو دند که به موجب تولد نژادهشان، شایستهاند تا اقتدار خویش را بر عوام اعمال کنند و از امتیازات و آزادیهایی برخوردار شوند که مردان و زنان معمولی از آن محروماند.

این تأکید بر «مرتبه» یا «رسته» در مجلس یا مجمع رسته ها که کمکم در اواخر قرون وسطیٰ پدید آمد بازتاب یافت. این هیأتهای سیاسی که معمولاً فراخواندهٔ شاهان بودند، نمایندهٔ طبقات مختلف جامعه بودند. مثلاً، مجلس مشورتی فرانسه که نخستین بار در سال ۱۳۰۲ تشکیل شد، مرکب از نمایندگان روحانیان (رستهٔ نخست)، نژادگان (رستهٔ دوم)، و عوام (رستهٔ سوم) بود. چون اعضای رستهٔ اخیر عمدتاً در شهرهای کوچک و بزرگ ــبه زبان فرانسه، بورگ<sup>۲</sup> \_\_زندگی می کردند، آنان را بورژوازی<sup>۳</sup> می نامیدند. کسانی که آزاد نبودند، مثل سرفها، هیچ نمایندهای در مجمع نداشتند.

سرفها (از واژهٔ لاتینی servus، به معنی برده) مردم عوام بودند اما آزاد نبودند. زارع یا کارگر کشاورزی بودند. برخلاف کشاورزان آزاد، سرف صاحب زمین نبود. برعکس، زمینهایی را کشت میکرد که در مالکیت صاحب تیول بود، و از قطعه هایی که کشت میکرد باید خانواده اش را تأمین میکرد و نوعاً اجاره را با عرضهٔ محصولات کشاورزی به ارباب می پرداخت.

با این حال، بارزترین ویژگی سرفداری، فقدان آزادی رعیت در انتخاب مکان زیست و نوع کاری بود که انجام می داد. از نظر حقوقی، سرفها اغلب به زمین یا به شخص ارباب وابسته بودند. قانون و سنّت آنان را در این بند می گذاشت \_ واژهٔ بنده از اینجاست \_ یا بر زمینی که در آن متولد شده بودند بمانند و کار کنند، یا در صورت وابستگی به شخص، هر جا که لازم بود به ارباب خدمت می کردند. رعایا هم در مقابل از حمایت ارباب برخوردار بودند. اگر فکر می کردند این معامله بد است، قاعدتاً برای رهایی از وابستگی بنده وار هیچ کاری نمی توانستند بکنند. بعضی کوشیدند به زور اسلحه خود را آزاد سازند؛ دیگران به شهرهای کوچک و بزرگ گریختند؟ و باز گروهی دیگر اوضاع خود را در حکم بخشی از مسیر طبیعی زندگی پذیرفته بودند، اگرچه شاید در دل امید داشتند که شاید روزی ارباب آزادشان سازد.

پس، در اروپای قرون وسطا، هر شخص، چه سرف چه نژاده یا فرد عامی آزاد، در مرتبه یا

۷۶ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

رستهٔ معینی متولد می شد و چندان کاری هم برای تغییر آن نمی توانست بکند. کلیسا استئنایی بر این قاعده بود، زیرا شخص، صرف نظر از هر مرتبهٔ اجتماعی که داشت، می توانست امیدوار باشد در میان روحانیان جایی پیدا کند. با وجود این، از جهات دیگر، جامعهٔ قرون وسطایی اساساً مبتنی بر جایگاه اجتماعی نَسَبی بود. نژادگان آنانی بودند که در خاندانی نژاده تولد می یافتند، در حالی که بچههای مردم آزاد و سرفها در عمل به همان جایگاه اجتماعی پدرانشان بسته بودند، و هر اندازه هم تلاش می کردند و توانایی داشتند، بهبود چشمگیری در جایگاه آنان مقامهای اجتماعی از آزادی هم به موقعیت اجتماعی مربوط می شد، و سطوح مختلف مقامهای اجتماعی از آزادیهای متفاوتی برخوردار می شدند. مثلاً، بر اساس ماگناکارتا<sup>۱</sup>، منشور پذیرگ حقوق، که در سال ۱۲۱۵ بارونهای زمیندار انگلیسی به شاه جان تحمیل کردند، شاه پذیرفت که «هیچ شخص آزادی دستگیر یا زندانی نشود ... یا متمرد خوانده نشود، تبعید و یا به مورد «شخص آزاد» دستگیر یا زندانی نشود ... یا متمرد خوانده نشود، تبعید و یا به مورد «شخص آزاد» (الفتهای الفتل بارونهای زمیندار انگلیسی به شاه جان تحمیل کردند، شاه مورد «شخص آزاد» دمکن بود برون قوانین کشور یا قضاوت قانونی همتایانش.» اما در این مورد «شخص آزاد» (الفتهای الفتل بارونها و دیگر نژادگان را در برمیگرفت. کسانی را که مرتبهٔ پایینتری داشتند ممکن بود بدون قضاوت قانونی همتایانشان – یعنی، بدون محاکمه با

لیبرالیسم در برابر چنین جامعهٔ مبتنی بر جایگاه اجتماعی نسبی و همسانسازی دینی و به مثابه نخستین ایدئولوژی مشخص سیاسی ظهور کرد. اما تما زمانی که دگرگونیهای متعدد اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی نظم قرون وسطایی را آشفته نساخته بود، این واکنش شکل معینی به خود نگرفت. بسیاری از این دگرگونیها مستقیماً به جوشش خلاقیت در سده های چهاردهم و پانزدهم مربوط می شود که به ر*نسانس مع*روف است. اما مرگ سیاه هم که شیوع آن از سال ۱۳۴۷ تا ۱۳۵۱ اروپا را ویران ساخت و تقریباً از هر سه نفر یکی راکشت، مؤثر بود. شیوع این بیماری برای بازماندگانی که از موتبه های پایین تر جامعه بودند، فرصتهای تازه ای پدید آورد و ساختار صلب اجتماعی قرون وسطایی را نرمی بخشید. توسعهٔ تجارت و بازرگانی در سیاحت اکتشافی که این توسعه ایجاد کردبی اثر نبود. در این مورد، کوشش کریستف کلمب برای یافتن راه تجاری تازه ای به آسیا شایان توجه است، زیرا کشف او دنیای کاملاً تازه ای برای اروپاییان بود دنیای جدیدی که نمادی برای امکانات عظیم و نوینی بود. اما، در بین همهٔ گسترشهای تاریخی، مهمترین آنها که به سقوط نظم قرون وسطایی و ظهور لیبرالیسم یاری رساند، جنبش اصلاح دین بود.

## اصلاح دين

شروع جنبش اصلاح دین را می توان سال ۱۵۲۱ گرفت، همان سالی که کلیسای ژم، مارتین لوتر را تکفیر کرد. هنگامی که در سال ۱۵۱۷ لوتر (۱۸۴۳-۱۵۴۶) نود و پنج اصل مشهور خویش را بر در کلیسای ویتنبرگ<sup>۲</sup> چسباند، کشیش و استاد الهیاتی بود در دانشگاه ویتنبرگ. این ۹۵ اصل به خودی خود تهدید مستقیمی در برابر اقتدار کلیسا نبود. هدف مستقیم آن فراخواندن مناظرهای بود دربارهٔ فروش «آمرزش» که به حکم پاپ برای گردآوری پول لازم برای طرحهای کلیسا – در سال ۱۵۱۷، بازسازی کلیسای سن پیتر در ژم – صادر شده بود. اگرچه قرار بود که خرید آمرزش فقط گناهکار را از شرّ چند عمل تو به شده برهاند، گاه بازاریابانی مشتاق مردم را به این باور می کشانیدند که با خرید آمرزش می توانند جایی را در بهشت برای خود تضمین کنند.

به کمک اختراع نسبتاً جدید، ماشین چاپ، اصول لوتر به سرعت در میان شهریاران آلمانی انتشار یافت و در بین مسیحیان در زحمت از فساد کلیسا مخاطبانی یافت. این اصول توجه نژادگان آلمانی را هم که بسیارشان کلیسا را رقیب اصلی قدرت زمینی خویش می دانستند جلب کرد. شور و شوق حاصل موجب گردید که روحانیان مافوق لوتر به او فرمان دهند تا به اشتباه خود اعتراف کند و تسلیم اقتدار پاپ شود. اما لوتر امتناع کرد و، بنابر روایت، گفت «جزیر این حرف ایستادن چارهٔ دیگری ندارم،» بدینسان، جنبش اصلاح طلبی آغاز شد.

در چشم لو ترکلیسا اقتدار بیش از اندازه به کشیشان و قدرتی بسیار ناچیز به انجیل داده بود.

۷۸ 🗉 اید تولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

به جای تأکیدی که کلیسا بر سنت، آیینها و مراسم رایج مذهبی میکرد، لوتر از توجه اکید به کتاب مقدس، یعنی کلام پروردگار، جانبداری میکرد. و به جای تأکید کلیسا بر قدرت کشیشان، اسقفها و پاپ، لوتر طرفدار «روحانیت همهٔ مؤمنان» بود. لوتر اعلام کرد ایمان همه چیز است و تنها راه پرورش ایمان خواندن کتاب مقدس و اجرای فرمانهای پروردگار در آن است. لوتر و همکارانش با چنین باوری، دست به ترجمهٔ کتاب مقدس به آلمانی زدند تا آن را در دسترس کسانی قرار دهند که زبان لاتین نمی دانستند.

به رغم نظرهای اولیه ای که لوتر در دفاع از آزادی و جدان کرده بود، وی هیچ گاه قصد نداشت مردم را تشویق کند تا به اختیار خود هر باوری داشته باشند و به هر شیوه ای که بخواهند نیایش کنند. ظاهراً انتظار داشت هر کس کتاب مقدس را می خواند، حتماً همان چیزی را بفهمد که او خود می فهمید. اما در عمل چنین نشد. برعکس، ادعای لوتر در مورد «روحانیت همهٔ مؤمنان» و تأکیدی که بر وجدان فردی داشت بابی شد برای انواع تفسیرها از کتاب مقدس و فرقههای پروتستان. چنین توسعه ای را لوتر نه پیش بینی می کرد و نه خوشایندش بود. قصد جدایی کلیسا از حکومت را هم نداشت. در واقع، یکی از دلایل موفقیت لوتر در به مبارزه طلبیدن تفوّق کلیسا، با وجود شکست مبارزات پیش از او، توانایی وی در جلب حمایت شهریاران آلمانی بود، که در این مناقشه در انتظار فرصتی بودند تا به زیان کلیسا، قدرت و ثروتی به چنگ آرند. به هر روی، در آلمان و دیگر سرزمینها، تأثیر فوری اصلاحات ایجاد اتحادی بین شاه یا شهریار از یک سو، و رهبران کلیسای پروتستان یا اصلاح شده، از سوی دیگر بود. بدین سان، کلیساهای گوناگون

روشنترین نمونهٔ کلیسای ملی در اندک زمانی در انگلستان فراهم آمد. در آنجا شاه هنری هشتم (دوران سلطنت ۱۵۴۷–۱۵۰۹) خشمگین از امتناع پاپ در اعطای اجازهٔ طلاق همسر اولش، جدایی کلیسای انگلستان از کلیسای ژم را اعلام کرد و با تأکید مجلس انگلیس، خود بر رأس آن نشست. در ژنو نوع دیگری از کلیسا ظاهر شد. ژنو، که اکنون بخشی از سوییس است، آن زمان دولتشهر مستقلی بود که ژان کالون'، پروتستانی فرانسوی تبار، به رهبری سیاسی و هم دینی آن رسید. کالون، نیز همانند اغلب دیگر پروتستانها یا اصلاح طلبان، در واقع همانند بیشتر مخالفان کاتولیک رومی خویش، چندان تمایلی به متمایز ساختن سیاست از دین یا کلیسا از حکومت نداشت. هدف جنبش اصلاح طلبی این نبود که مردم هر طور خود صلاح میدانند، اعتقاد داشته باشند، بلکه می خواست کلیسا را در عمل چنان *اصلاح کند که مردم* نیز به همان اعتقادات مورد نظر اصلاح طلبان اعتقاد داشته باشند. ژنو به رهبری کالون دارای حکومتی دینی<sup>۱</sup> شد. قانون شهر می بایست بازتاب مستقیم ارادهٔ خدا باشد، تا آن اندازه که کشیشی می توانست در هر ساعتی از شبانه روز وارد خانه ای شود تا اطمینان یابد کسی در حال سرپیچی از احکام الهی نیست.

در هو جا که مقامات سیاسی به کلیسای کاتولیک وفادار ماندند، اغلب بر آن بودند تا پروتستانها را سرکوب کنند. در چنین مواردی لوتر و کالون معمولاً از پیروانشان می خواستند که در برابر حاکمان مقاومت نکنند، زیرا خدا این قدرت را به فرمانروایان داده تا به ارادهٔ او عمل کنند. با این حال، بعضی از پیروان بعدی کالون استنتاج کردند که گاه مقاومت نه تنها موجه است بلکه مردم حق دارند هر حاکمی را که آنان را از اجرای آزادانهٔ فریضههای دینی باز می دارد سرنگون کنند. مطمئناً منظور آنان از این، اجرای صورت کالوینیسم<sup>۲</sup> خودشان بود، زیرا کمتر کسی از آنان مایل بود اجرای آزادانهٔ آیینهای دینی دیگر را مجاز بداند. با این همه، استدلالشان در دفاع از آزادی وجدان، که تا اندازهای مبتنی بر این ادعا بود که حکومت اقتدار خود را از همرأیی مردم میگیرد، تخم استدلالی را به سود مدارای دینی کاشت.

با این همه، پیش از جوانه زدن این دانهها، مردم باید مجاب می شدند که جایگزین کردن همسانسازی اجباری با این یا آن کلیسای پروتستان به جای همسانسازی اجباری با کلیسای ژم نادرست یا اصولاً غیرممکن است. این امر تا سدهٔ هفدهم تحقق نیافت، و آن زمان هم پس از رشته جنگهای خونبار مذهبی، بعضی چون جان لاک<sup>۳</sup> متقاعد شدند مدارا با بعضی اختلافات دینی بهتر از تلاش برای توّابسازی (دینگردانی) به ضرب شمشیر است.

پس از آن، اصلاحطلبان پروتستان، کاملاً ناخواسته، راه را برای لیبرالیسم هموار کردند. لو تر «

۸۰ 🛙 ایدئولوژیهای سنیاسی و اَرمان دموکراتیک

و اصلاح طلبان دیگر که به مردم آمو ختند رستگاری تنها از طریق ایمان حاصل می شود، مردم را تشویق کردند برای وجدان فردی بیشتر از حفظ وحدت و راست دینی ارزش قائل شوند. برای رسیدن از وجدان فردی به آزادی فردی هنوز باید گامی بنیادین برداشته می شد، که لیبراله ای نخستین آن را برداشتند. بدین سان، لیبرالیسم در آغاز کوششی برای رهایی فرد از فشارهای همسانسازی دینی و جایگاه اجتماعی نَسَبی بود. لیبرالیسم هم مانند بیشتر ایدئولوژیها در آغاز کوششی بود برای دگرگونی بنیادین جامعه. در یک کلام، لیبرالیسم جنبشی انقلابی بود. برای فهم روشنتری از این موضوع لازم است نگاهی به انقلابهای بزرگ دو سدهٔ هفدهم و هجدهم بیفکنیم.

### ليبراليسم و انقلاب

انگلستان. انگلستان پس از درهم شکستن نیروی دریایی اسپانیا (آرمادا) در سال ۱۵۸۸ قدرتمندتر و مطمئنتر از همیشه سدهٔ هفدهم را آغاز کرد. ملکه الیزابت اول ابر تخت بود و ویلیام شکسپیر نمایشنامه مینوشت. سپس، در ادبیات جان دان<sup>۲</sup> و جان میلتون<sup>۳</sup> و در فلسفه توماس هابز او جان لاک، و در علم ایزاک نیوتن<sup>۵</sup> و ویلیام هاروی <sup>۲</sup> پزشک کاشف گردش خون، نقش خود را ایفا کردند. و همراه پیدایش مستعمرههای انگلیس در امریکای شمالی و هند بازرگانی و سفرهای اکتشافی اوج گرفت.

اما سدهٔ هفدهم در انگلستان زمان آشوب هم بود. پس از الیزابت یکی از عموزادگان دور او، جیمز استوارت<sup>۲</sup>، شاه اسکاتلند، در سال ۱۶۰۳ به جای او نشست. شاه تازه در اندک زمانی درگیر جنگ قدرت با پارلمان شد، مبارزهای که در زمان سلطنت فرزندش، چارلز اول<sup>۸</sup>، شدت بیشتری یافت. بنیان اغلب این ستیزها بر پول استوار بود. چارلز اصرار میورزید، در مقام پادشاه، حق دارد از طریق مالیات منبع درآمدی داشته باشد، حال آنکه مجلس، در مقام نمایندگی مردم انگلستان، آن را حق خود میدانست. این ستیز در سال ۱۶۴۲ برای

- 1. Queen Elizabeth I
- 4- Thomas Hobbes
- 7- James Stuart

2- John Donne

5- Isaac Newton

3- John Milton6- William Harvy

8. Charles I

افروختنجنگی داخلی شعله کشید.

عناصر اقتصادی، اجتماعی، و دینی به جنگ بین شاه و مجلس دامن زدند. برای بسیاری از مردم این ستیزه پیش از هر چیز جنگی مذهبی بود. چارلز اول، در مقام پادشاه، رئیس رسمی کلیسای انگلستان بود و همهٔ انگلیسیها می بایست از باورها و عملکرد آن کلیسا پیروی کنند. پس، وفاداران به کلیسای انگلستان به پشتیبانی از شاه گرایش داشتند، در حالی که پاک دینان<sup>۱</sup> مخالف شاه هوادار مجلس بودند. در بین پاک دینان هم اختلافات بسیاری وجود داشت معطف شاه هوادار کلیسای مشایخی (پرسبیتری)<sup>۲</sup> بودند، گروهی طرفدار کلیسای مستقل یا مجمعی<sup>۳</sup> و بعضی خواهان جدایی گرایی<sup>۳</sup> – اما همگی خواهان «پاکسازی» کلیسای انگلستان از بازمانده های مذهب کاتولیک<sup>۵</sup> بودند که به گمان آنان در کلیسای انگلستان از امیدشان، در کل، اعمال همسانسازی با مذهب خودشان بود، درست همان سان که پشتیبانان کلیسای رسمی در پی تحمیل همسانسازی با دین خود بودند. تقسیم بندیهای اقتصادی و اجتماعی ابهام بیشتری دارد، اما به نظر می رسد که آریستوکراسی زمیندار از شاه حمایت میکرد در حالی که طبقهٔ متوسط ـبازرگانان و زمینداران «بزرگزاده» ـدر کل جانب محلس را

در این جنگ قلم و مرکب به همان اندازهٔ گلوله و شمشیر نقش داشت. از هر سو، سیل عظیمی از جزوه، رساله، موعظه، و حتی آثار عمدهٔ نظریات سیاسی به راه افتاد. در فصل پیش کوششهای جیمز هارینگتن را از نظر گذراندیم که به سود شکل جمهوری حکومت استدلال میکرد و همترازخواهان که بر صورتی دموکراتیکتر اصرار داشتند. اکنون باید به نخستین اثر عمدهٔ فلسفهٔ سیاسی توجه کنیم که مهر مشخص لیبرالیسم را بر خود دارد: لویاتان<sup>9</sup> (هیولای دریا) اثر توماس هابز.

هابز (۱۶۷۹–۱۵۸۸) هنگامی که برای فرار از جنگ به فرانسـه گـریخته بـود، لویـاتان را نگاشت و دو سال پس از گردن زدن چارلز اول که به جنگ پایان داد، در سال ۱۶۵۱، این اثر را

1. Puritans 2- Presbyterian 3- Congregationalist 4- Separatist

5- Catholicism

۶- Leviathan به معنى هيولاى دريايي كه دركتاب عهد عنيق از آن نام برده شده است. م.

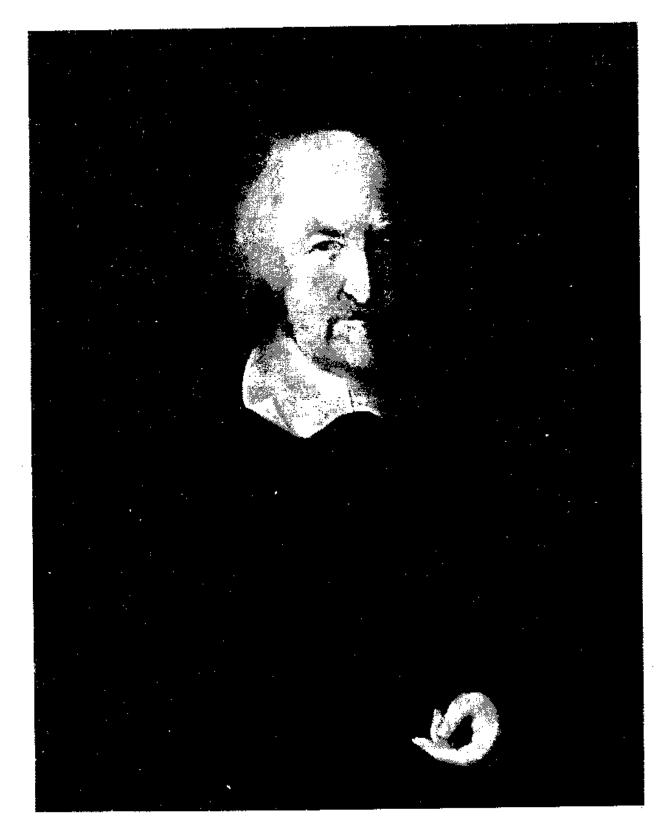
۸۲ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

منتشر کرد. در نتیجه گیریهای هابز در لویاتان هیچ نکتهٔ تازمای وجود نداشت. هابز نیز همانند سنپل و بسیاری دیگر، بر آن بود که مردم هر کشور باید از حکمروایان خود اطاعت کنند. اما نپذیرفت که این نتیجه گیری را بر اساس این ادعای ساده قرار دهد که ارادهٔ خداوند چنین مقرر داشته است. هر چند هابز به کتاب مقدس اشاره میکرد، اما استدلالش اساساً دنیایی و به گمان خودش «علمی» رود، چون بیشتر بر مبنای نفع خویشتن قرار داشت تا بر فرامین الهی.

بنابر نظر هابز، فرد تا زمانی که شخص یا اشخاص صاحب قدرت از او حمایت میکنند، باید از هر کس در قدرت است اطاعت کند. نخستین دلیل برای وجود حکومت تأمین حمایت یا امنیت است. و هابز برای اثبات نظرش از خوانندگانش میخواست تصور کنند در حالت طبیعی و بدون وجود هر گونه اقتداری بر فراز خویش قرار دارند. او میگفت در چنان حالتی همهٔ افراد یکسان اند – هیچ کس با مرتبه یا منزلت اجتماعی بالاتر از کس دیگری به دنیا نمی آید – و حق طبیعی آنان است که هر گونه بخواهند عمل کنند. مسأله سرشت انسان است: «تمایلی کلی را در و بیشتر، که تنها با مرگ پایان می یابد»[۱]. این «شوق در جنب و جوش» برای داشتن قدرت افراد را به ستیز با یکدیگر می کشاند و حالت طبیعی را به «جنگ همه بر ضد همه» برمی گرداند که در آن زندگی نمی تواند صفات دیگری جز «کوتاه، و حشیانه، خبیث، بینوا، و تنهای داشته باشد[۲].

به عقیدهٔ هابز، چیزی بدتر از این نمی شد. بنابراین، افراد عاقل و محتاط در حالت طبیعی وارد قرارداد اجتماعی می شوند که اقتداری سیاسی بنیان نهند. فرد در برابر تأمین امنیت خویش همهٔ حقوق خود، جز یک حق \_حقّ دفاع از خود \_را به کسانی واگذار می کند که اقتدار خویش را از او می گیرند. پس، بر اساس استدلال هابز، حکومت بر بنیان رأی مردم استوار است. اما مردم با رأی خویش به حاکم \_شخص یا اشخاص بر مسند قدرت \_اختیار می دهند تا هر آنچه برای حفظ نظم و صلح ضروری است، انجام دهند. این قدرت مجبور ساختن هر کس به نیایش مقتضی حاکم را هم در برمی گیرد، زیرا هابز تفاوتهای دینی را یکی از سرچشمههای برجستهٔ ستیز می دانست. پس، مردم برای امنیت خود به حاکم قدرتی مطلق و نامحدود می دهند و تنها ليبراليسم 🗆 ۸۴

حق دفاع از خودشان را هنگامی که حاکم مستقیماً آنان را تهدید میکند برای خود حفظ میکنند. با چنین نتیجهای، شاید عجیب به نظر برسد که ادعاکنیم لویاتان مُهر مشخص لیبرالیسم را بر خود دارد. مطمئناً، لیبرالها عادت ندارند از حکومت مطلقه یا تحمیل همسانسازی دینی حمایت کنند. با این حال، آنچه بر نظریهٔ هابز مُهر لیبرالیسم میزند نتیجه گیریش نیست بلکه مقدماتش است. بر اساس توضیح هابز، افراد برابرند و آزادی حق طبیعی هر فرد است. افراد آزاد با رأی خود حکومتی به وجود می آورند تا از منافعشان حفاظت کند. موضع هابز در این باره

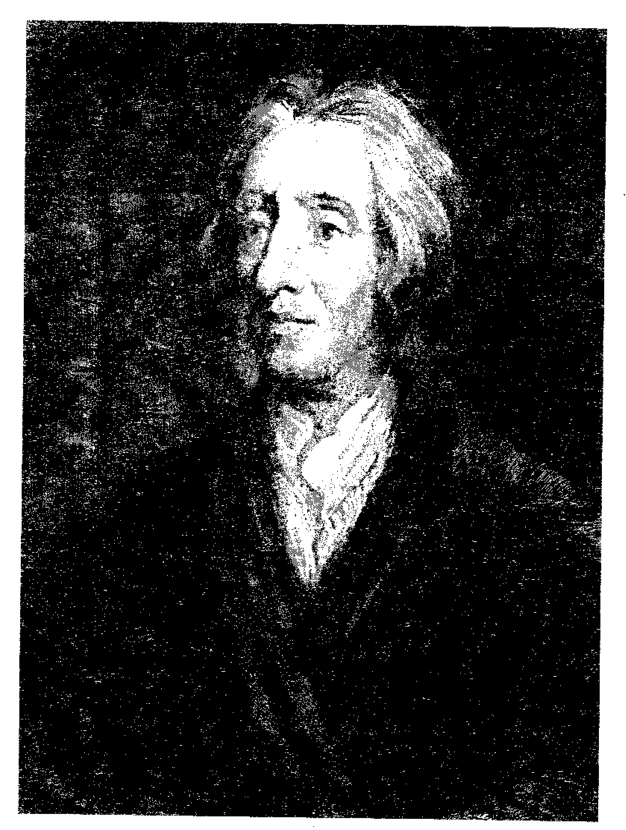


توماس هابز (۱۵۸۸–۱۶۷۹)

۸۴ 🗉 اید نولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

بسیار شبیه لیبرالها، یا بنابر ترجیح بعضی پیش ـ لیبرالها است ـ یعنی، کسی که مقدمات اصلی ایدئولوژی در حال پیدایش لیبرالیسم را بهروشنی بیان کرده است. استفاده از این مقدمات برای رسیدن به نتایجی که بی تردید لیبرال است برعهدهٔ جان لاک باقی ماند.

لای (۱۶۳۲–۱۷۰۴) به هنگام سرنگونی نظام سلطنتی به دست مجلس و گردن زدن چارلز اول ۱۶ ساله بود. با این حال، تنها یازده سال بعد، مجلس پسر شاه متوفی را از تبعید در فرانسه \_از جمله هابز که در آنجا یکی از مربیانش بود \_دعوت کرد به کشور باز گردد تا سلطنت را باز گرداند. دوران بازگشت آسایش از آشوب سیاسی را به همراه آورد، اما این آسایش گذرا بود. با



۸۶ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و ارمان دموکراتیک

همین دلیل نباید با باور مذهب کاتولیک کنار آمد. کاتولیکها پیش از هر چیز به حاکمی بیگانه، یعنی پاپ، وفادارند. پس نمی توانند اعضای معتمدی برای حکومت جمهوری باشند. لاک مدارا با خداناباوران را هم به همین دلیل انکار میکرد، با این ادعا که به هر کس که خدا، رستگاری، و معاد را انکار کند به هیچ روی نمی توان اعتماد کرد. اگر بر اساس معیارهای امروز ما این نظرات محدودیتهای شدید به نظر برسند، اما با معیارهای پذیرفتهٔ زمان لاک کاملاً لیبرال و حتی افراطی به شمار میرفتند.

هر اندازه بحث لاک دربارهٔ مدارا مهم باشد، نظریهٔ اقتدار سیاسی وی در رسالهٔ دوم از دو رساله در باب حکومت نقطهٔ عطف بسیار مهم تری را در گسترش لیبرالیسم رقم زد. هدف لاک در رسالهٔ دوم دقیقاً شبیه لویاتان هابز -پی ریزی بنیانی راستین برای اقتدار سیاسی یا حکومت - بود و از چندین نظر اساسی مقدماتش شبیه مقدمات هابز است. او، همانند هابز، استدلال خود را با حالت طبیعی آغاز میکند که در آن همه آزاد و برابرند. در این حالت طبیعی جایی برای شأن اجتماعی نسبی وجود ندارد «چیزی آشکارتر از این نیست که موجوداتی از یک نوع و یک مرتبه بی هیچ تبعیضی برای برخورداری از مواهب طبیعی کاملاً همسان و برخورداری از تواناییهای مشابه به دنیا آمدهاند و باید در بین خود یکسان باشند و هیچ کس مطیع یا تسلیم دیگری نباشد ...»[۲]. با این حال، حقوقی طبیعی هست که لاک آنها را معمولاً «جان، مال و آزادی» می نامید. ممکن است شخص از این حقوق چشم ببوشد یا آنها را از دست بدهد \_مثلاً، مکن است شخصی با حمله به دیگران، حق زیست یا آزادی خود را از دست بدهد \_مثلاً، ممکن است شخصی با حمله به دیگران، حق زیست یا آزادی خود را از دست بدهد \_مثلاً، کس نمی تواند این حقوق را راحت از او سلب کند.

برخلاف حالت طبیعی هابز، این حالت در نظر لاک حالت جنگ نیست. با اینهمه، این حالت از آن رو حالتی «دردسرساز» است که بسیاری از مردم تمایلی به محترم داشتن حقوق دیگران ندارند. اشخاصی که در حالتی طبیعی هستند با تشخیص این معضل، وارد قراردادی اجتماعی می شوند تا جامعه ای سیاسی را بنا نهند با قوانین و حکومتی که این قوانین را وضع، تفسیر و اعمال کند. اما لاک می گفت شایسته است به یاد داشته باشیم که مردم حکومت را برای کاری \_ یعنی محافظت حقوق طبیعی خود \_ به وجود می آورند. بنابراین، اقتدار حکومت تنها تا آنجاست که هر چه برای حفظ جان، مال و آزادی اتباعش ضروری است انجام پیرشدن چارلز دوم، روشن شد که وارث مشروعی برای سلطنت وجود ندارد. این موضوع برادرشاه، جیمز، را نایب السلطنه میکرد و به این سوء ظن دامن میزد که جیمز کاتولیک خواهد کوشید انگلستان را به اردوی کاتولیک باز گرداند \_و همچون پسرعمویش، لویی چهاردهم در فرانسه، حاکم مطلق شود. برای پیشگیری از چنین رویدادی کوشیدند جیمز را از سلطنت محروم کنند. در خلال «بحران کنارگذاری» [جیمز از سلطنت] در ۱۶۸۰–۱۶۸۳، چارلز دوم پارلمان را تعطیل کرد و مخالفانش با دسیسه و قیام در برابر او واکنش نشان دادند. این تلاش ناکام ماند \_با مرگ چارلز دوم به سال ۱۶۸۵ جیمز در مقام شاه جیمز دوم بر تخت نشست \_اما جان لاک نگارش دو رساله در باب حکومت را آغاز کرد.

لاک نگارش دو رساله را در هلند، که برای حفظ جان خود در سال ۱۶۸۳ بدانجاگریخته بود، به پایان رسانید. آنگاه در هلند، که آن زمان آزادمنش ترین کشور اروپا بود، گفتار در باب مدارا<sup>۲</sup> را نگاشت. پس از آنکه «انقلاب شکوهمند ۱۶۸۸» جیمز دوم را به فرار به فرانسه واداشت، هر دو اثر در انگلستان انتشار یافت. ماری دختر جیمز و شوهرش، ویلیام، امیر اورانژ<sup>۳</sup> (در هلند) حاکمان تازهٔ انگلستان شدند. با این حال، ویلیام و ماری پس از بر تخت نشستن «منشور حقوق»<sup>7</sup> را پذیرفتند، که «حقوق راستین، کهن و بی چون و چرای مردم این سرزمین» [۲] و نظارت عالی مجلس را به رسمیت می شناخت. از این زمان به بعد، شاه و ملکه به روشنی تابع قوانین کشور شدند و انگلستان دارای پادشاهی مشروطه شد. به علاوه، در مصوبهٔ مدارا<sup>م</sup> مجلس به «مخالفان»، یعنی پروتستانهایی که از پیوستن به کلیسای رسمی انگلستان امتناع

تحولات به خواست لاک بسیار نزدیک بود. در گفتار در باب مدارا لاک استدلال کرد که تحمیل مذهبی خاص به منظور همسانسازی به اتباع از طرف حکومت خطاست. لاک به روشنی بین امور شخصی و همگانی تمییز قائل شد و گفت باور دینی مسألهای شخصی است و موضوع مناسبی برای دخالت حکومت نیست. حکومت باید باورهای دینی مختلف را تحمل کند، مگر آنکه چنان باورهایی در عمل تهدیدی مستقیم برای نظم همگانی باشد. اما درست به

1- Two Treatises of Government2- Letter Concerning Toleration3- Orange4- Bill of Rights5- Toleration Act

دهد. اگر حکومت با محروم کردن اتباعش از حق زیست، آزادی و مال به نقض این حقوق دست بیازد، در آن صورت مردم حق دارند حکومت را سرنگون و به جای آن حکومت جدیدی برپا کنند.

گرچه مقدمات لاک در آغاز بسیار شبیه هابز بود، نتیجه گیری این دو بسیار متفاوت است. هر دو این را رد می کنند که طبیعت شأن اجتماعی را ثابت یا تعیین می کند، و هر دو باور دارند که حکومت با رأی مردم شکل می گیرد، اما لاک معتقد است که مردم فقط می توانند حکومتی مشروطه یا محدود به وجود آورند و از آن اطاعت کنند. اختیار کامل و مطلق بر جان خویش را به دیگری دادن هم غیر منطقی و هم بر خلاف ارادهٔ خداوند است. هر دو آنان همچنین بر آن بودند که مردم حقوق طبیعی دارند؛ اما در نظر لاک این حقوق حق نیایش اختیاری، در محدوده ای معین، و حق انقلاب را هم در برمی گرفت \_حقی که هشتادوشش سال پس از انتشار دو رساله در باب حکومت در اعلامیهٔ استقلال امریکا سر برآورد.

#### انقلاب امريكا

البته، هیچ یک از دو انقلاب امریکا و فرانسه مستقیم از دل نوشته های لاک سر بر نیاورد. در هر دو مورد، عوامل گوناگون اجتماعی، اقتصادی، و دینی افزون بر مسائل سیاسی و فلسفی جمع اَمد و به انقلاب انجامید.

سیزده مستعمرهٔ بریتانیا که در نهایت ایالات متحد را تشکیل دادند طی سدهٔ پرآشوب هفدهم در انگلستان تشکیل شدند. شاید حکومت بریتانیا از آن رو طی سدهٔ هفدهم مستعمره نشینان را در ادارهٔ امورشان به حال خود رها کرده بود که خود درگیر مسائل داخلی بود. این وضع در سراسر نیمهٔ نخست سدهٔ هفدهم، که دورهٔ نسبتاً باثباتی در سیاست انگلستان بود ادامه یافت. فرمانداران مستعمرات را شاه منصوب می کرد، آما آنان قوهٔ مقننهٔ خود را داشتند و مالیات را برای خود می گرفتند. در نتیجه، مستعمره نشینان حق خود می دانستند که از همهٔ حقوق اتباع انگلیس، از جمله حق خودگردانی مشروطه، از طریق نمایندگان منتخب، برخوردار شوند.

اما در سال ۱۷۶۳، در پایان جنگ هند و فرانسه (یا جنگ هفت ساله)، دولت بریتانیا برای تأمین هزینهٔ جنگ و دفاع از مستعمرات اقدام به تحمیل مالیاتهایی به مستعمرهنشینان کرد.

۸۸ 🛽 ایدنولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

مستعمر انشینان اعتراض کردند که این اقدام ناقض حقوق آنان در حکم اتباع انگلیسی است. آنان استدلال میکردند که وقتی مستعمرات نماینده ای برای مجلس انتخاب نکرده اند، مجلس حق ندارد برای مستعمر انشینان امریکایی مالیات وضع کند. مالیات بستن مجلس به کسانی که حق هیچ اظهار نظری دربارهٔ موضوع ندارند مثل گرفتن مال بدون رضایت آنان است. در واقع، موضع مستعمر انشینان کاملاً ساده بود: «بدون داشتن نماینده ای در مجلس، مالیاتی در کار نیست!»

مجلس در پاسخ آنان چنین خاطرنشان کرد که وضعیت مستعمره نشینان هم درست شبیه بیشتر مردم در خود انگلستان است. در خود انگلستان آن زمان هم تنها عده ای اندک حق رأی داشتند. تمام شهرها در انگلستان به سبب فساد و کهنه بودن قانون انتخابات کاملاً بی نماینده بودند؛ با این حال، اعضای مجلس «عملاً معرّف» همهٔ اتباع انگلیسی بودند و از منافع تمام مردم محافظت می کردند. پاسخ مستعمره نشینان به چنین استدلالی چنین مضمونی داشت: اگر مردم در انگلستان تا آن اندازه نادان اند که به «عملاً» نماینده داشتن رضایت می دهند، بدا به حالشان. از نگاه مستعمره نشینان، نماینده باید «واقعی» باشد، در غیر این صورت، اصلاً نمایندگی نیست.

باری، این منازعه به قیام مسلحانهٔ سال ۱۷۷۵ انجامید. در آغاز مستعمرهنشینان میگفتند اتباع وفادار سلطنتاند و فقط برای اعادهٔ حقوق خود میجنگند \_حقوقی که حکومت انگلستان باید از آن محافظت میکرد، اما خود آن را نقض کرده بود. با وجود این، کمی بیش از یک سال بعد، این موضع را رها کردند تا در اقدامی انقلابی خود را مستقل از بریتانیای کبیر اعلام کنند.

این اقدام تا حدودی از دل استدلالهای مطرح شده در جزوهٔ عقل سلیم نوشتهٔ توماس پین (۱۷۳۷–۱۸۰۹) برمی آمد که در فوریهٔ ۱۷۷۶ منتشر شد. استدلالهای عقل سلیم کاملاً شبیه استدلالهای رسالهٔ دوم لاک است، اما، پین این استدلال را به شیوه ای بسیار برانگیزاننده و مؤثر بیان کرد. پین می گفت جمع همیشه خیر است؛ اما حکومت، حتی بهترین آن، «شرّی ضروری» است. حکومت از آن رو شرّ است که ما را مجبور میکند و ناظر بر زندگی ما است؛ اما از آن رو ليبراليسم 🗈 ۸۹

ضروری است که به بیشتر ما، که موجوداتی خطاکاریم، نمی توان اطمینان کرد که حقوق طبیعی دیگران را محترم بشماریم. پس، برای حفظ حقوق طبیعی خود، حکومت را به وجود می آوریم. اگر حکومت وظیفه اش را انجام دهد، سزاوار اطاعت ما است. اما اگر نتواند حقوق طبیعی ما را حفظ کند \_ اگر در برابر ما بایستد و حقوق ما را نقض کند \_ دیگر شرّی ضروری نخواهد بود و به شرّی تحمل ناکردنی تبدیل می شود. پین نتیجه می گیرد که در چنین حالتی، حقّ مسلّم مردم است که حکومتشان را سرنگون کنند و حکومتی را به جای آن بگذارند که حقوقشان را محترم بشمارد.

پین اعلام کرد که مستعمرات امریکایی باید پیوندهایش را با بریتانیای کبیر قطع کند و چون حکومتی مستقل و خودگردان عمل کند. با اینهمه، اگر حکومت جدید بخواهد به راستی خودگردان باشد، باید حکومتی جمهوری باشد. پین این نکته را بدان معنا بیان می کرد که شاه نباید باشد زیرا معتقد بود حکومت پادشاهی مطلقاً با آزادی فردی ناسازگار است. پین از این نظر از لاک \_که شاید برافتادن نظام پادشاهی را ترجیح می داده اما در رسالهٔ دوم خود در این باره سخنی نگفته \_از آنچه در جنبه های دیگر اساساً استدلالی مانند استدلال لاک است، فراتو رفت.

ظرف شش ماه پس از انتشار عقل سلیم، کنگرهٔ قارهای<sup>۱</sup> در دوم ژوئیهٔ ۱۷۷۶ اعلام کرد که «این مستعمرات متحد، ایالاتی بحق مستقل و آزادند.» دو روز بعد، کنگره، سندی، یعنی اعلامیهٔ استقلال، را تصویب کرد که بیشتر آن را توماس جفرسن<sup>۲</sup> (۱۷۴۳–۱۸۲۶) نگاشته بود. ماهیت دقیق برهان جفرسن در مورد جدایی از انگلستان در بین پژوهشگران به نوعی مناقشهبرانگیز است، اما تردیدی نیست که استدلال این اعلامیه، همچنین بعضی عبارتهای برجستهاش، بسیار شبیه استدلال لاک است[۵]. بدینسان چنین می شنویم که «حقایق» چندی «بدیهی»اند:

همهٔ انسانها برابر آفریده شدهاند، پروردگارشان حقوقی انتقال نا پذیر به آنان عطا کرده، که از این جمله است جان، آزادی و جستجوی خوشبختی. حکومت برای تأمین این حقوق در بین مردم تأسیس شده، و قدرت بر حق خود را از رأی مردم گرفته است. – هرگاه، هر نوع حکومت به تهدیدی برای این هدفها تبدیل شود، حق مردم است که آن حکومت را تغییر دهند یا نابودش کنند،

۹۰ 🖾 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

و حکومتی تازه تأسیس کنند که بنیانش بر اصولی در راستای آن هدفها قرار گیرد، و قدرتش را چنان سازماندهی کنند که به نظر بیشترین احتمال را برای تحقق امنیت و خوشبختی آنان داشته باشد [۶].

در پی این منشور، سیاهههایی از شکایتهایی خاص تسلیم شد که گواهی بود بر آنکه حکومت انگلستان واقعاً «نابو دکنندهٔ هدفهایی» شده است که حکومت برای حفظ آنها به وجود آمده، و از این رو مستعمرهنشینان این حق را دارند که «آن را تغییر دهند یا نابودش کنند، و حکومتی تازه تأسیس کنند ...»

پس، اعلامیهٔ استقلال رونوشت فشردهای از استدلال لاک، پین، و دیگر لیبرالهای نخستین است. دو مشخصهٔ این استدلال شایان توجه ویژهای است. نخست، این ادعا که «همهٔ انسانها برابر آفریده شدهاند ...» ناراحتیهایی را به هنگام صدور اعلامیه موجب شد، زیرا تعدادی از مستعمرهنشینان، یعنی «میهن پرستان» امریکایی و همچنین «توری» آهای هوادار انگلستان، یادآور شدند که ادعای برابری همهٔ انسانها در کشوری که بردهدار است ریاکاری است. در واقع، در پیش نویس اولیهٔ این اعلامیه، جفرسن که خودش هم بردهدار بود انتقاد تندی از بردهداری کرده بود. دیگر اعضای مجلس این انتقاد شدید را حذف کردند، اما باز در اعلامیه ادعای برابری آدمیان در آفرینش باقی ماند.

این ناراحتی مسألهٔ کلی تری را در موضعگیری لیبرالهای نخستین آشکار می سازد. هنگامی که اعلام می کردند همهٔ انسانها به صورتی طبیعی آزاد و برابرند و حکومت بر رأی مردم اتکا دارد، به زبانی دموکراتیک سخن می گفتند؛ با وجود این، هیچ گاه روشن نکردند که منظورشان از «انسانها» یا «مردم» چه کسانی است. مثلاً، اشارات لاک به «انسانها» یا «مردم» موجب می شود که وی فردی دموکرات بنماید. اما لاک به روشنی از تسری حقّ رأی به کسانی فراتر از دارایان که در روزگار او حقّ رأی داشتند، هواداری نکرد؛ در شرکتی هم که کارش تجارت برده بود، سهم داشت[۷]. به علاوه، لاک و دیگر لیبرالهای نخستین صرفاً این را بدیهی می انگاشتند که برابری طبیعی و حقّ خودگردانی زنان را در برنمی گیرد[۸]. با این حال، لیبرالهای نخستین با این دعاوی

1- patriots

ليبراليسم 🛛 ۹۱

راهگشای کسانی شدند که می توانستند بپرسند «اگر همهٔ انسانها برابر خلق شدهاند، چرا با این یا آن گروه از مردان یا زنان به گونهای برابر رفتار نمی شود؟» به سخن دیگر، با سخن گفتن به زبان برابری، شاید به گونهای ناخودآگاه به رشد دموکراسی و گسترش حقّ رأی خدمت کردند.

سیمای دیگر این اعلامیه که سزاوار توجه ویژه ای است، دفاع آن از حقوق و آزادیهای افراد در برابر حکومت است. باز، این مشخصهٔ نوعی لیبرالهای نخستین است که حکومت را تهدیدی دائمی در برابر آزادی فردی می دیدند. این مشخصه حاکی از تأثیر جمهوریخواهی سر برآورده از عهد باستان است که پیوسته دربارهٔ خطر فساد هشدار می داد. در واقع، سنتهای جمهوری و لیبرالی در این مورد چنان درهم آمیخته است که جداکردن آنها از هم دشوار است. اما از نظر تأکید متفاوت اند. هواداران جمهوری همان قدر دربارهٔ فساد مردم نگران بودند که دربارهٔ فساد حکومت، حال آنکه لیبرالهای نخستین تقریباً منحصراً نگران سوء استفادهٔ حکومت از قدرت بودند. آزادی از نگاه هواداران جمهوری بیشتر ادارهٔ خود از طریق مشارکت سیاسی بود و بنابراین پیوند نزدیکی با فضیلت مدنی داشت؛ در بینش لیبرالی آزادی بیشتر رهایی از مداخلهٔ حکومت است و فضیلت چیزی است که باید در زندگی خصوصی یادگرفت و به آن عمل کرد.

قانون اساسی ایالات متحد از دل این ترکیب سر برآورد. این قانون اساسی راه را برای تشکیل حکومت مرکزی نیرومندی میگشاید، اما به شیوههای متعددی قدرت حکومت را هم محدود میکند. از این نظر، این چارچوب حکومتی هم جمهوریخواه و هم لیبرال است. اما هیچ تمهیدسرراستی هم برای ارتقای فضیلت مدنی فراهم نمی آورد. بعضی از بنیانگذاران، از جمله جورج واشینگتن<sup>۱</sup> و جیمز مدیسن، برای برآوردن بخشی از این منظور بر ایجاد دانشگاهی ملی اصرار می ورزیدند، اماکوششهایشان ناکام ماند. بدین سبب، کم توجهی به فضیلت مدنی حاکی از سطحی نگری عنصر مشخصاً لیبرال در قانون اساسی است – تلاش برای بازداشتن حکومت از دخالت در آن حوزه های زندگی، همچون دین و پرورش منش، که در قلمرو زندگی خصوصی است.

قانون اساسی که پیشنویسش در سال ۱۷۸۷ تهیه و در سال ۱۷۸۸ تصویب شد در سال

۹۲ 🖾 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

۱۷۸۹ به اجرا درآمد. دو سال بعد، منشور حقوق بشر بدان افزوده شد. این سالها سالهایی بسیار حیاتی، نه تنها در امریکا بل در هر جای دیگر، برای پیشبرد ایدئولوژی سیاسی است. زیرا در این سالها انقلابی در فرانسه آغاز شد که در سطحی جهانی، دست کم به همان اندازهٔ رویدادهای ایالات متحد سرنوشتساز بود.

#### انقلاب فرانسه

برای فهم انقلاب فرانسه و نقش لیبرالیسم در آن، لازم است اندکی دربارهٔ نظم کهن -«نظمباستانی» جامعهٔ فرانسه در سالهای پیش از انقلاب \_بدانیم. سه مشخصهٔ این نظم کهن اهمیت ویژه ای دارد: همسانسازی دینی، امتیازات آریستوکراتیک و مطلقگرایی سیاسی. وضعیت فرانسهٔ پیش از انقلاب با مستعمرهنشینهای امریکایی پیش از انقلابشان از هر سه نظر تفاوت چشمگیری داشت.

نخست، همسانسازی دینی. در سالهای پس از جنبش اصلاح دین، فرانسه درگیر رشته جنگهای خونینی بین پروتستانهای فرانسوی (هوگوناتها) و کاتولیکها بود. با «فرمان نانت»<sup>۲</sup> به سال ۱۵۹۸، یعنی سازشی که به هوگوناتها آزادی نیایش اعطا میکرد و در عین حال کاتولیک را دین رسمی میخواند، بیشتر این خشونتها پایان یافت. این سازش تا سال ۱۶۵۸ که لویی چهاردهم، به اصطلاح پادشاه آفتاب، فرمان را نقض کرد و همهٔ اتباع را ملزم به تقلید از آموزهٔ کاتولیک کرد ادامه یافت. از آن زمان تا شامگاه انقلاب، سیاست حکومت همسانسازی دینی بود. کلیسای کاتولیک با استفاده از این جایگاه اجتماعی ممتاز، فزون بر ثروت حاصل از زمینداری گستردهاش، سنگر نظم کهن شد و مانع عمدهٔ کسانی که شوق جامعهٔ بازتری داشتند. پرتو خرد به فهم بهتر جهان و جامعهای عقلانیتر و آزادتر رهنمون می شود. با این حال، برای تحقق آن، نخست باید خرد بر نیروهای خرافه میتوه یی که به دیدهٔ آنان با هدایت کلیسای کاتولیک پیش می رفتند \_ فائق می آمد. امتیاز آریستوکراتیک. دومین مشخصهٔ برجستهٔ نظم کهن، بازماندهٔ فئودالیسم بود. فرانسه از این نظر با مستعمره نشینان امریکایی که هیچ گاه آریستوکراسی موروئی در آنها ریشه نگرفت تفاوتی فاحش داشت. ریشه های آریستوکراسی در فرانسه واقعاً بسیار عمیق بود، و بیشتر آریستوکراتها مشتاق حفظ حقوق ویژه ای بودند که در مقام نژادگان داشتند. یکی از این امتیازات معافیت از اغلب مالیاتها بود. این مسأله حکومت فرانسه را که پیوسته به پشتوانهٔ مالی نیاز داشت به زحمت انداخته بود و موجب خشم شدید کسانی بود که بار مالیاتها را به دوش میکشیدند \_یعنی، طبقهٔ متوسط (بورژواها) و روستانشینان. امتیاز مهم دیگری که نژادگان داشتند حق تقریباً انحصاری برای اشغال سمتهای مهم در حکومت، ارتش، و کلیسا بود. لویی شانزدهم، که آغاز انقلاب به زمان او برمیگردد، تقریباً همهٔ مستشاران و مدیران خویش را از نین نژادگان برمیگزید و کلیهٔ داوطلبان درجهٔ افسری در ارتش را مستلزم داشتن دست کم چهار نسل خون نژاده می دانست (۸). پس، امتیاز آریستوکراتیک بدان معنی بود که در نظم کهن، جایگاه اجتماعی نسبی به مراتب مهمتر از توانایی یا تلاش بود \_موضوع دیگری که بورواها را از نسل خون نژاده می داست (۱). پس، امتیاز آریستوکراتیک بدان معنی بود که در نظم کهن، جایگاه اجتماعی نسبی به مراتب مهمتر از توانایی یا تلاش بود \_موضوع دیگری که بورژواها را به شدت خشمگین می ساخت.

سرانجام، مطلقگرایی سیاسی، که شاه را فراتر از قانون میگذاشت و قدرت سیاسی را در تاج و تخت متمرکز میکرد. این میراث به جای مانده از لویی چهاردهم بود که فرمانروایی طولانیش (۱۶۴۳–۱۷۱۵) الگوی سلطنت مطلقه را بنا تهاد. بنابر سنت، شاه فرانسه در برابر مجلس کشوری<sup>۱</sup> که متشکل از این سه «رسته» یا طبقه در کشور بود: روحانیان، نژادگان و بورژواها \_ پاسخگو بود. اما، لویی چهاردهم هیچ گاه مجلس کشوری را آخرین جلسهٔ برگزار شدهاش در سال ۱۶۱۴ بود \_ تشکیل نداد و برای ضعیف و ساکت کردن هر سه رسته شیوههایی پیدا کرده بود. حمایت کلیسا را با سرکوب هوگوناتها تأمین کرد؛ نژادگان را به دربار پر تجمل خود در ورسای<sup>۲</sup> کشانید تا روزی خوار الطافش شوند؛ و با انتخاب شماری از وزیرانش از رستهٔ بورژواها آنان را هم قلقلک داد. لویی چهاردهم بدون هیچ مقاومت نتیجه بخشی برای محدود

۹۴ 🗈 ایدنولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

است: «L'état, cést moi»). («دولت منم»).

هیچ یک از جانشینانش، لویی پانزدهم (سلطنت از ۱۷۱۵ تا ۱۷۷۴) و لویی شانزدهم (سلطنت از ۱۷۷۴ تا ۱۷۹۲) در اعمال اقتدار مطلق به اندازهٔ پادشاه آفتاب استاد نبودند، اما هر دو نفر پا جای پای او میگذاشتند. مثلاً، هیچ کدام تا زمانی که بالاخره بحرانی مالی لویی شانزدهم را در سال ۱۷۸۸ مجبور به آن کرد مجلس کشوری را تشکیل ندادند. این رویداد اخگر انقلاب بود.

وقتی لویی شانزدهم در زمستان ۱۷۸۸–۱۷۸۹ انتخابات مجلس کشوری را فرا خواند، او و نژادگان امید داشتند که نمایندگان رسته های اول و دوم \_روحانیان و نژادگان \_مانع هر گونه اقدام تند رستهٔ سوم، یا همان «مردم» خواهند شد. اما، رستهٔ سوم بر دو برابر شدن نمایندگان خود اصرار ورزید، و فشار مردم شاه را به سازش کشاند. سپس، نمایندگان رستهٔ سوم با پشتیبانی گروهی از نژادگان لیبرال و روحانیان محلی، خود را مجمع ملی خواندند و نوشتن پیشنویس قانونی اساسی را برای فرانسه آغاز کردند. انقلاب در فرانسه به راه افتاده بود.

اگرچه انقلاب ده سال خونین را پشت سر گذاشت تا با صورت تازه ای از مطلقگرایی پایان یابد، هدف آغازین انقلابیان کاشتن بذر حکومتی مشروطه بود که از حقوق طبیعی شهروندان فرانسوی حفاظت کند ... حقوقی که شاهان فرانسه از گردن نهادن بدانها روی گردانده بودند. انقلابیان خواهان سرنگونی نظم کهن، نشاندن مدارای دینی به جای همسانسازی دینی، فرصتهای برابر به جای امتیازات آریستوکراتیک، و حکومتی مشروطه به جای سلطنت مطلقه بودند. این موضوع در «منشور حقوق بشر و شهروند» آشکار است. در نخستین مادهٔ این منشور اسانها از نظر حقوق آزاد و برابر به دنیا آمدهاند و همیشه همین گونه خواهد بود. از این رو «انسانها از نظر حقوق آزاد و برابر به دنیا آمدهاند و همیشه همین گونه خواهد بود. از این رو تمایزات مدنی [یعنی، رتبه یا رسته] را تنها می توان بر اساس سودمندی آن برای همگان بنا

II. غایت [یعنی، هدف] همهٔ انجمنهای سیاسی حفظ حقوق طبیعی انسان است که مشمول مرور زمان نمی شود؛ و این حقوق عبارت اند از آزادی، دارایی، امنیت، و مقاومت در برابر ستم. III. اساس هر حاکمیتی ضرور تاً ملت است؛ به هیچ فرد یا گروهی از افراد نمی توان اقتداری که آشکارا از ملت سرچشمه نگرفته باشد اعطا کرد.

مجمع ملی همسانسازی دینی را هم نادیده نگرفت. مادهٔ دهم اعلامیه چنین میگوید: «هیچ انسانی را نباید به سبب عقایدش، حتی عقاید دینیش آزار داد مشروط بر آنکه اعتراف بر آن عقاید نظم همگانی مبتنی بر قانون را پریشان نسازد»[۱۰].

در انقلاب فرانسه ليبراليسم يگانه مسير انديشه نبود؛ جمهوريخواهي هم با تأكيدش بر فضيلت مدنى نقش مؤثرى داشت. «آزادى، برابرى، برادرى» \_ شعار مشهور انقلاب \_ اينچنين روشن میکند که لیبرالیسم و جمهوریخواهی چگونه همانند انقلاب در امریکا، به هم تـنیده بودند. این استدلال بدینسان ادامه می یافت که هر انسانی حق دارد آزاد باشد، چون همه برابر آفریده شدهاند، و هر یک باید فرصتی برابر برای موفقیت داشته باشد. با وجود این، آزادی و برابری، در اصطلاح هواداران جمهوری، سازندهای مهم زندگی فعال اجتماعی برای نیل به فضیلت محسوب می شد. فریاد «برادری» که برانگیزندهٔ نغمه های جمهوری بود، از جایگزینی تمايزات تفرقهانگيز مدنى با حسٌ مشترك شهروندى حكايت مىكرد. با چنين ذهنيتى، انقلابيان عنوانهای سنتی یا القاب آقا (موسیو) و خانم (مادام) را رها و یکدیگر را شهروند یا همشهری خطاب می کردند. «برادری» مبشّر آن بود که در زندگی چیزی بیشتر از آزادی در پیگیری علایق شخصی وجود دارد؛ در واقع، هر شهروند مسئول است تا فعالانه در حیات اجتماعی شرکت کند [۱۱]. «برادری» معنایی ضمنی داشت مبنی بر علاقه به همبستگی و در نظر گرفتن خیر همگانی پیش از امیال شخصی. این شعار رنگ ناسیونالیسم هم به خودگرفت؛ چه، فرانسویان خود راکمتر رعایای شاه و بیشتر شهروندان ملتی یگانه میدانستند.

با تداوم انقلاب، زمینهای کلیسا «غیردینی» شد و به فروش رفت و در سال ۱۷۹۱ مجمع ملی پیشنویس قانونی اساسی را تهیه کرد که قدرت شاه را محدود میکرد، سه رسته را از بین میبرد، و به بیش از نیمی از افراد بالغ مذکر حق رأی میداد. بدینسان، فرانسه پادشاهی مشروطه شد با حکومتی محدودتر و حق انتخابات که نسبت به انگلستان دموکراتیکتر شده بود.

با این حال، انقلاب که آغاز شد دیگر کسی نتوانست آن را باز دارد. انقلابیان تندرو

۹۶ 🗈 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

دموکراسی بیشتر، کمک به بینوایان و دغدغهٔ کمتر به محافظت از دارایی را طلب میکردند. با اعزام ارتشهای پروس و اتریش به مرزهای فرانسه برای جلوگیری از گسترش انقلاب و حفظ نظم کهن، جنگ درگرفت. و بحرانهای اقتصادی یکی از پی دیگری سر برمی آورد. زیر فشار چنین اوضاعی، انقلابیان پادشاهی را برانداختند و جمهوری فرانسه را در ۲۲ سپتامبر ۱۷۹۲ بنیان نهادند؛ بعدها، انقلابیان این روز را نخستین روز از نخستین ماه سال یک، آغاز دوران نوینی از تاریخ نیازمند تقویمی تازه، نام نهادند. رویدادهای سال بعد بهت آورتر از این بود. به دنیال اعدام لویی شانزدهم در ژانویه، قانون اساسی تازه حق رأی همگانی را به مردان اعطاکرد. سپس، از ژوئن ۱۷۹۳ تا ژوئیهٔ ۱۷۹۴، «حکومت وحشت» سر رسید. طی این دوره، گیوتین نماد عمدهٔ انقلاب بود. حدود ۳۰۰٬۰۰۰ نفر به اتهام خیانت به جمهوری دستگیر شدند، و بیش از ۱۷,۰۰۰ نفر اعدام شدند. وحشت هنگامی پایان یافت که گردن خود رهبر اصلیش، ماکسیمیلیان روبسپیر'، به زیر گیوتین رفت و در سال ۱۷۹۵ با قانون اساسی دیگری اندکی آرامش برگشت. قانون سال ۱۷۹۵ که از قانون پیشین کمتر دموکراتیک بود، حتق رأی را بیه بورژواهای زمیندار محدود کرد و هیأتی پنج نفره را به رهبری حکومت نشاند. تا سال ۱۷۹۹ که ناپلئون بناپارت قدرت را به چنگ گرفت و فرانسه را به دیکتاتوری نظامی و سپس به نظام پادشاهی تبدیل کرد و خود را امپراتور نامید، این قرار بر جا بود.

# ليبراليسم وسرمايهدارى

پس، لیبرالیسم هم در دنیای قدیم و هم جدید، نیروی انقلابی پرشوری بود. لیبرالها به نام «حقوق طبیعی» و «حقوق بشر» برای آزادی فردی، در برابر مراتب اجتماعی، سیاسی، و دینی برجای مانده از قرون وسطیٰ ایستادگی کردند. سیمای اصلی این ایستادگی تکاپو برای آزادی اقتصادی بود.

لیبرالهای نخستین با مخالفت با جایگاه اجتماعی نَسَبی، در پی فرصتهای گستردهتر برای مردم بیشتر، و نه صرفاً برای شماری افراد ممتاز زادهٔ خاندانهای نژاده، بودند. فرصت اقتصادی اهمیت ویژه ای برای بازرگانان، بانکداران، و حقوقدانانی داشت که طبقهٔ متوسط (بورژواها) را تشکیل می دادند. نزد آنان، راه اصلی پیشرفت اجتماعی کسب ثروت بود. اما در اروپای آغاز عصر جدید، این راه با محدودیتهای تحمیلی بی شماری از سوی کلیسا و حکومت بر تولید و تجارت بسته بود. محدودیت سنتی مسیحیت در مورد ربا ـگرفتن بهره از وامها ـو مقررات محلی مختلف دربارهٔ وضعیت کار و تولید، توزیع، و فروش کالا از این جمله بود. و، در سده های هفدهم و هجدهم، باز هم محدودیتهای دیگری از نظریهٔ اقتصادی مرکانتیلیسم<sup>۱</sup> (یا مکتب سوداگری) سرچشمه گرفت.

مرکانتیلیسم. طبق نظریهٔ مرکانتیلیستی، هر کشور تنها از حساب کشورهای دیگر می تواند قدرت اقتصادیش را بهبود بخشد. دولتهای ملی اروپا درگیر جنگی اقتصادی شدند که در بسیاری موارد به نبردی واقعی می انجامید. یک تدبیر ایجاد مستعمرات، استخراج منابع آنان، و منع مستعمره نشینان از خرید و فروش با هر کشور دیگری جز «کشور مادر» بود. تدبیر دیگر برقرار کردن تعرفه های سنگین، یا مالیات بر کالاهای وارداتی، بود تا فروش کالای خارجی را محدود و رشد صنایع داخلی را تشویق کنند. تدبیر سوم، انحصار یعنی اجازهٔ اعمال نظارت انحصاری بر بازار توسط شرکتی واحد بود، بر این اساس که این شیوه مؤثر ترین راه کنترل خطرات تجارت بین مستعمرات پهناور و وطن اروپایی بود. دو مثال برجستهٔ انحصار شرکتهای هند شرقی هلند، و هند شرقی انگلیس بود که هر یک حق انحصاری حکومت و تجارت با سرزمینهای وسیع مستعمرات را از دولتهای خود (نه از مردمان بومی) گرفته بودند.

آنگاه، مرکانتیلیسم کوشید نفع ملی را مستقیماً از طریق به کارگیری امتیازات انحصاری و اعمال محدودیتها ارتقا بخشد. این تلاشها به سود بعضی ـ بویژه آنانی که می توانستند امتیازات را محفوظ نگاه دارند \_ و به زیان دیگران بود. طبقهٔ متوسط، که عموماً از این دستهٔ دوم بود، بارها و بارها تلاش می کرد فرصت گسترده تر و تقریباً برابر برای رقابت در کسب سود به دست آورد. آنان معتقد بودند فرصتی از این کمتر مانعی غیرعادلانه در راه آزادی فردی است. این باور لیبرالی در نظریهٔ اقتصادی سرمایه داری (کاپیتالیسم) نمود پیدا کرد.

۹۸ 🖾 اید نولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

سرمایهداری. در نظام سرمایهداری، مبادلات اقتصادی اساساً امری خصوصی بین اشخاصی است که در پی سودند. این تأکید بر سود خصوصی با خمیرهٔ بسیاری از سنن مسیحی و جمهوریخواهی، که هیچ یک ارزش چندانی برای سود یا خصوصیگری قائل نبودند، مغایر بود. در سدهٔ هفدهم، استدلالهای محکمی از این دست انشا شد که مردم باید در دنبال کردن منافع خصوصیشان، از جمله منافع اقتصادیشان، آزاد باشند. یکی از نخستین این آثار حکایت زنبور عسل<sup>۱</sup> نوشتهٔ برنارد مندویل<sup>۲</sup> (۱۶۷۰–۱۷۳۳) است که در سال ۱۷۱۴ انتشار یافت. حکایت مندویل سرگذشتکندویی است که در آن زنبوران عسل مبهوت از خودپسندی حویش با نیت خیر برای دیگران تصمیم به اصلاحات گرفتند. اما اصلاحات مصیبتبار از کار درآمد. زنبوران سرباز، کارگر، تاجر، و بسیاری زنبوران دیگر از کار اخراج شدند چون تقاضایی برای خدمات آنان وجود نداشت. تنوع و غنای زندگی از دست رفته بود. در واقع، مندویل چنین پیش مینهد که کندو در روزگار خودپسندیهای گذشته که زنبوران بستهٔ آز و نخوت بودند خیلی بهتر بود – زمانی که ...

> ... هر جزئش کاملاً زشت، با این حال در کل، بهشت؛ ... چنین بود آن دولت پررحمت؛ همدستی جنایاتش بانی عظمت.

نتیجهٔ اخلاقی این داستان که در بخشی از نام آن، یعنی حکایت، آمده چنین است:

# رذيلتهاى خصوصى، منافع عمومى.

این اندیشه که بهترین شیوهٔ ارتقای خیر کل جامعه آن است که اجازه دهیم اشخاص منافع خصوصیشان را دنبال کنند ـ سنگبنای تفکر اقتصادی لیبرالی در سدهٔ هجدهم شد. در نیمهٔ آن

1- The Fable of the Bees

ليبراليسم 🗉 ۹۹

سده، گروهی از اندیشمندان فرانسوی، فیزیوکراتها، از این اندیشه نظریه ای اقتصادی بیرون کشیدند. فیزیوکراتها، در برابر استدلال مکتب مرکانتیلیسم بر آن بودند که اساس راستین ثروت نه تجارت نه تولید، بلکه کشاورزی است. افزون بر این، مدعی بودند که بهترین شیوهٔ رشد ثروت ایجاد مقررات و محدودیت نیست، بلکه سرمایه گذاری آزاد یا نامحدود است. توصیهٔ آنان به حکومتها در عبارت "laissez faire, laissez passer" (به معنای به حال خودش رهایش کن، بگذار آزاد باشد) نمود پیدا میکند حقررات را بردارید و بگذارید مردم در بازار به رقابت بپردازند.

کاملترین و مؤثرترین دفاع از سیاست «به حال خود رهایش کن» (laissez faire) اثر آدام اسمیت<sup>۲</sup> به سال ۱۷۷۶ است: تحقیق در ماهیت و علل ثروت ملل<sup>۳</sup>. اسمیت (۱۷۲۳–۱۷۹۰)، فیلسوفی اسکاتلندی، با انتقادهای فیزیوکراتها از مرکانتیلیسم و انحصار موافق بود. میگفت محدودیت بر رقابت اقتصادی هیچ خیری برای جمع ندارد و تنها به نفع جمعی اندک شمار است که می توانند از آن بهره ببرند. برای بیشتر مردم نبود رقابت معنایی جز قیمتهای گزاف و کمیابی کالاها نداشت.

اسمیت برای درمان این وضعیت سیاست اقتصادی ای زا توصیه میکند که میگذارد هر فرد در بازار آزادانه به رقابت بپردازد. چون این سیاست به همه فرصتی برابر میدهد، نه تنها بسیار منصفانه بلکه بسیار هم کاراست. زیرا هیچ چیزی مثل نفع شخصی در این مورد اشتیاق برای سود مردم را برای ارائهٔ خدمات و کالاهای مورد تقاضای دیگران برنمی انگیزد. به قول اسمیت «غذایمان را نه مرهون نیکخواهی قصاب و نانوا و نوشابه ساز بلکه وامدار توجه آنان به منفعت خودشانیم. انسانیت آنان را مخاطب قرار نمی دهیم، عشق به خودشان را هدف میگیریم؛ با آنان نه از احتیاجات خودمان بلکه از امتیازاتی که برای آنان دارد سخن میگوییم»[۱۲].

اسمیت استدلال میکرد که حذف امتیازات و محدودیتهای اقتصادی مردم را بـه تـولید و فروش کالا برای کسب سود تشویق میکند. تولیدکنندگان برای کسب سود لازم است کـالایی

<sup>1-</sup> physiocrats 2- Adam Smith

<sup>3-</sup> Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations

۱۰۰ 🛽 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک



آدام اسمیت (۱۷۲۳-۱۷۹۰)

بهتر یا ارزانتر از رقیبانشان تولید کنند، وگرنه مردم محصولاتشان را نمی خرند. بدینسان، اگر نفع شخصی ازاد شود، با فراهم آمدن کالاهای بیشتر و بهتر و ارزانتر غیرمستقیم خیر همگان ارتقا مییابد. اسمیت میگوید پنداری «دستی نامرئی» همهٔ این رقیبان را که در پی نفع خویشاند برای خدمت به منفعت مشترک تمامی جامعه هدایت میکند.

اسمیت به مخالفت با مرکانتیلیستها و به سود تجارت آزاد بین کشورها نیز استدلال میکرد. اگر در سرزمینی بیگانه مردمی میتوانند آنچه میخواهیم را به بهایی کمتر از هزینهٔ تولید آن در اینجا به ما بفروشند، بگذار چنین کنند. اسمیت میگفت شاید مالیاتهای گیزاف بـر واردات صنایع داخلی را تشویق کند، اما بهایش برای مصرف کننده، که کالاهایی محدودتر و گرانتر در دسترسش قرار میگیرد بسیار گران تمام میشود. در نهایت، تجارت آرام و آزاد در بین کشورها به سود همه است.

از دیدگاه اسمیت، پس بهتر است حکومت تا حدّ ممکن در مبادلات اقتصادی دخالت نکند. اسمیت بر آن بود که حکومت تنها سه نقش بجا ایفا میکند. نخست، باید از کشور در برابر تهاجم خارجی دفاع کند. دوم، باید \_عمدتاً از طریق محافظت حقوق مالکیت \_عدالت را گسترش دهد و نظم را حفظ کند. سرانجام، حکومت باید تأسیسات و بناهای همگانی ویژه ای را، که بخش خصوصی به آنها نمی پردازد، مانند جاده، پل، راه آب، و اسکله (به اصطلاح اقتصاددانان «زیر ساخت» لازم برای فعالیتهای بخش خصوصی)، و همچنین آموزش همگانی را، سامان بخشد. بهترین کار آن است که بقیهٔ امور را برعهدهٔ فعالیتهای خصوصی افرادی بگذارند که در پی نفع خویش اند، و آزادشان بگذارند تا هر طور خود صلاح می بینند در این جهان پیش بروند. اسمیت و دیگر هواداران سرمایه داری در این باره موضعی لیبرال دارند.

# ليبراليسم در سدهٔ نوزدهم

در اوایل سدهٔ نوزدهم نیز لیبرالیسم نیرویی انقلابی ماند. در امریکای جنوبی اندیشههای لیبرالی به مبارزات برای استقلال در مستعمرات اسپانیایی دامن زد. حتی در فرانسه هم دیکتاتوری ناپلئون به معنی بازگشت نظم کهن نبود. ناپلئون، در تجدید نظر در قوانین فرانسه، در قانون ناپلئونی، اصل برابری مدنی را قاطع تأیید کرد: اشراف عناوین خود را حفظ کردند اما بخش عمدهٔ امتیازات سیاسی و اقتصادیشان را از دست دادند. ناپلئون در همان حال که مذهب کاتولیک را بار دیگر دین رسمی فرانسه اعلام کرد، به یهودیان و پروتستانها هم آزادی نیایش بخشید. حتی، بعضی اروپاییها فتح کشورشان به دست ناپلئون را رهایی از نظم اجتماعی آریستوکراتیک کهن می دانستند و از آن استقبال کردند. مثلاً، شکست ارتش پروس از ناپلئون در سال ۱۸۰۶ به اصلاحات بسیاری، از جمله از بین رفتن وابستگی رعیت به زمین در پروس (که

#### ۱۰۲ 🖾 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

بعدها جزئي ازكشور آلمان شد) انجاميد.

با این حال، شکست ناپلئون در سال ۱۸۱۵ در واتولو نقطهٔ آغاز دورهای سی ساله شد از واکنشهایی در برابر این دگرگونیهای انقلابی در قارهٔ اروپا. شاهان و آربستوکراتها بار دیگر مدعی حقوق موروثی خود شدند. طرفه آنکه انگلستان که در شکست ناپلئون بیشترین سهم را داشت، سرزمینی است که در آن لیبرالیسم بیشترین شکوفایی خود را داشته است.

در آغاز سدهٔ نوزدهم، امپراتوری انگلستان همچنان رو به گسترش بود. سیزده مستعمره نشین امریکایی استقلال خود را باز یافته بودند، اما انگلستان هنوز هم هند، کانادا، و استرالیا را در اختیار داشت و در اندک مدتی سرزمینهای وسیعی را در افریقا نیز به دست آورد. انقلاب صنعتی هم انگلستان را به نخستین قدرت صنعتی جهان بدل کرد. حدود سال ۱۷۵۰، با آغاز اختراع دستگاههای جدید، کشف نیروی بخار و ایجاد خط تولید و دیگر فنون تولید انبوه، قدرت تولید افزایش چشمگیری یافت. این موضوع بازرگانان انگلیسی را قادر ساخت که مواد خام، مثل پنبه، را وارد کنند و کالاهایی تولید کنند که در داخل و خارج با سود دندانگیری به فروش برود. انگلستان، یا ترکیب امپراتوری و صنعت، به «کارخانهٔ جهان» – و بزرگترین قدرت امپراتوری – در سدهٔ نوزدهم تبدیل شد.

اما دست یافتن به قدرت هم بهایی دارد و بهای این قدرت در انگلستان جامعهای بود که شکاف طبقاتی در آن کاملاً بارز شده بود. اگرچه در اوایل سدهٔ نوزدهم، هنوز آریستوکراتهای زمیندار نیروی مسلط جامعه بودند، اما متخصصان و بازرگانان طبقهٔ متوسط هم طی نیمهٔ نخست این سده، امتیازات اقتصادی و سیاسی زیادی کسب کردند. وضعیت مردان و زنان و کودکان طبقهٔ کارگر چنین نبود. انبوه این بینوایان در معدنها، آسیابها و کارخانههایی زحمت میکشیدند که طی انقلاب صنعتی سبز شدند و اوضاعی بسیار اسفبار داشتند. کارگران بدون هیچ گونه حقوق بیکاری، یا مقررات ساعت کار یا ایمنی، یا حق قانونی برای تشکیل اتحادیهٔ صنفی یاکارگری در وضعیتی بیاندازه خشن و بدون امنیت شغلی کار میکردند. لایحهای که در اوایل سدهٔ نوزدهم برای بهبود وضعیت کارگران به مجلس ارائه شد حاکی از شدت و خامت ليبراليسم 🗉 ١٠٢

اوضاع است. این لایحه استخدام کودکان زیر ده سال را در کارخانه ها و به کارگیری افراد زیر هجده سال را برای شبکاری (یعنی، از ۹ شب تا ۵ صبح) و یا ملزم داشتن افراد زیر هجده سال را به بیش از ۱۰/۵ ساعت کار در روز ممنوع اعلام میکرد. حتی این لایحه نیز تصویب نشد مگر پس از سالها جدل و آنهم چنان تضعیف شده که دیگر برشی نداشت.

در نیمهٔ نخست سدهٔ نوزدهم، طبقهٔ کارگر از نظر جایگاه اقتصادی و قدرت سیاسی نیز از طبقهٔ متوسط خیلی عقب افتاد. «لایحهٔ اصلاحات» سال ۱۸۳۲ شرط دارایی را چنان کاهش داد که مردان طبقهٔ متوسط نیز بتوانند رأی دهند، اما باز، بیشتر مردان بالغ و همهٔ زنان از شرکت در انتخابات محروم ماندند. این موضوع به نوعی مورد توجه گروهی از نویسندگان برجستهٔ لیبرال آن روزگار قرار گرفت که آن زمان به بنیادگرایان فلسفی و سپس به فایده باوران معروف شدند.

## فايدهباورى

جرمی بنتام ۲. رهبر اصلی فایده باوران (یا بنیادگرایان فلسفی) فیلسوف انگلیسی، جرمی بنتام (۱۷۴۸–۱۸۳۲) بود. او اصرار داشت که باید اصلاحاتی در جامعه انجام داد تا آن را عقلانی تر کرد و نخستین اقدام در این سو این تشخیص است که مردم بر اساس نفع خود عمل میکنند. وانگهی، هر کسی در پی آن است شادی را تجربه کند و از رنج دوری جوید. به قول بنتام، «طبیعت دو فرمانروا را بر انسان چیره کرده است: رنج و شادی. تنها همین دو روشن میکند چه باید کنیم و کردارهای آتی ما را رقم خواهند زد»[۱۲]. بنتام بر این اندیشه بود که این موضوع صرفاً حقیقتی است در نهاد انسان، و برای تغییر آن هیچ کاری نمی توان کرد. اما زمانی که بدانیم همهٔ مردم در هر آنچه میکنند جویای شادی و گریزان از رنجاند، می توانیم تلاش کنیم تا شادی جویان و رنجگریزان بهتری باشیم.

منظور بنتام این نبود که باید شادی را در ارضای آنی آن \_مثلاً، در مست کردن \_بجوییم، زیرا رنجی که بعدها خودمان، یا دیگران، متحمل میشویم، احتمالاً از شادی گذرا فراتر میرود.



جرمی بنتام (۱۷۴۸–۱۸۳۲)

بلکه منظورش این بود که در جستجوی فایده برآییم. چیزی فایده دارد که به انسان کمک کند تا آنچه را میخواهد انجام دهد مثلاً، چکش برای نجار، یا پول تقریباً برای همه. چون مردم میخواهند شاد باشند، فایده شادی را بیشتر میکند. این امر بنتام را به این استدلال رهنمون شد که هر کس باید از اصل فایده پیروی کند: کاری کن که به بیشترین شادی برای بیشترین مردم منجر شود.

بنتام قبول داشت که گاه مردم نمی توانند بفهمند چه چیزی برایشان فایده دارد یا ندارد \_مثلاً، کسی که ترک تحصیل میکند امکان ندارد فایدهٔ تحصیل را درک کند. او همچنین تصدیق کردکه ممکن است با دنبال کردن شادیهای خود موجب رنج دیگران شویم. اما وظیفهٔ حکومت حل این مسائل است. به قول بنتام، «وظیفهٔ حکومت بیشتر کردن شادی جامعه با مجازات و پاداش است»[۱۲]. به سخن دیگر، با مجازات کسانی که موجب رنج دیگران می شوند و با تشویق آنانی که شادی می آفرینند، حکومت می تواند و باید بیشترین شادی را برای بیشترین مردم فراهم آورد.

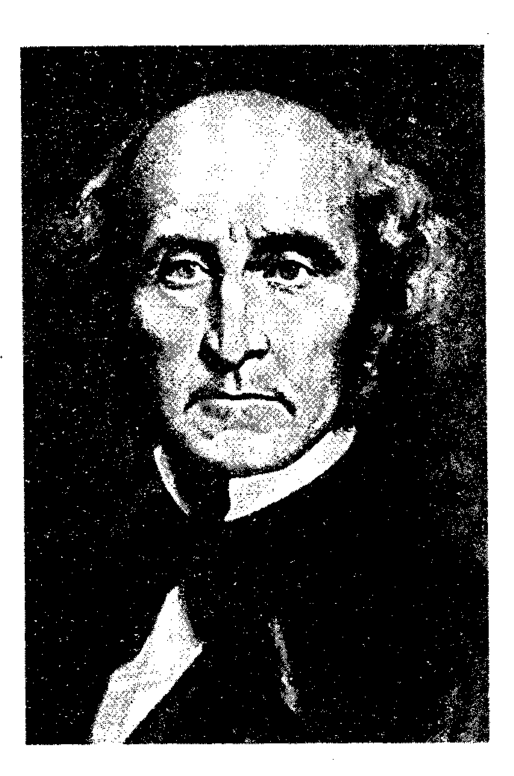
بنتام از این موضوع دو نتیجهٔ کلی دربارهٔ حکومت میگیرد. نخست آنکه حکومت به کل صرفاً با رها کردن مردم به حال خود می تواند بیشترین خوشبختی را به بیشترین مردم بدهد. معمولاً افراد بهترین داور نفع خویش اند، بنابراین، به طور معمول حکومت باید بگذارد مردم هر گونه خودشان صلاح می دانند عمل کنند. به این دلیل، بنتام استدلال عدم مداخلهٔ آدام اسمیت را پذیرفت. نتیجه گیری دیگر او این بود که اگر حکومت در چنگ بخش کوچکی از جامعه باشد، بعید است بیشترین خوشبختی را به بیشترین مردم بدهد. بنتام تصریح کرد که همه در جستجوی فایده باید برابر به حساب آیند. حکومت باید به منافع هر کس اهمیت دهد و این مستلزم آن است که همه بتوانند رأی دهند. اگرچه دیدگاه بنتام دربارهٔ رأی گیری در مجموع شفاف نیست، او مطمئناً هوادار حق شرکت همهٔ مردان در انتخابات بود و با رعایت احتیاط می توان گفت که از حق رأی برای زنان نیز پشتیبانی می کرد ها.

جان استوارت میل. نظرات جان استوارت میل (۱۸۰۶–۱۸۷۳) دربارهٔ این موضوع پوشیده نیست، زیرا میل هوادار سرسخت حقوق زنان است. میل که از فایده باوران صاحب نفوذ است، برجسته ترین فیلسوف لیبرال سدهٔ نوزدهم به شمار می آید. میل، چه در پشتیبانی از حقوق زن و چه به هنگام استدلال دربارهٔ لزوم برقراری معیارهای حداقل آموزش همگانی به دست حکومت، بیش از هر چیز دغدغهٔ گسترش آزادی فردی و دفاع از آن را داشت. این نکته در مقالهاش با عنوان دربارهٔ آزادی کاملاً آشکار است.

هنگامی که میل در سال ۱۸۵۹ مقالهٔ دربارهٔ آزادی را انتشار داد، به نظر میرسید که لیبرالیسم، دست کم، در انگلستان و ایالات متحد پیروز شده بود. دشمنان قدیمی ـجایگاه اجتماعی نسبی، همسانسازی دینی، و حکومت مطلقه ـبرخلاف گذشته، دیگر مانعی در راه آزادی فردی نبودند. با این حال، میل نگران قدرت روزافزون افکار عمومی بود و آن را تهدید

۱۰۶ 🛙 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

تازهای برای آزادی فردی میدانست. میل، در گذشته حکومت را دشمن اصلی آزادی میدانست؛ اما حالاکه نماینده انتخاب میکنیم حکومت بیشتر به خواسته های مردم پاسخ میگوید. با این حال، حکومت پاسخگوی بیشتر مردم، یا دست کم، بیشتر رأی دهندگان است، و این به آنان اجازه می دهد با استفاده از حکومت آزادی کسانی را که با نظرات اکثریت موافق نیستند محدود



جان استوارت میل (۱۸۰۶–۱۸۷۳)

کنند یا از بین ببرند. وانگهی، اکثریت می تواند بر کسانی که از شیوههای معمول و قراردادی زندگی تقلید نمیکنند فشار اجتماعی اعمال کند. بدون میانجیگری حکومت یا قانون، ممکن ليبراليسم 🗆 ۱۰۷

است «اجبار اخلاقی افکار عمومی» آزادی اندیشه و عمل را خفه کند و افرادی را که از رسوم و عقاید سنتی تقلید نمیکنند طرد کند. میل، که کتاب *دموکراسی در امریکا* اثر آلکسی دو توکویل را بسیار تحسین میکرد، همانند او، نگران «خودکامگی اکثریت» بود.

میل در مقالهٔ دربارهٔ آزادی می کوشد به این صورت جدید خودکامگی بپردازد. او در این مقاله «اصل بسیار سادهای» را پیش می نهد: «تنها موردی که می توان به حق بر هر عضو جامعهٔ مدنی برخلاف ارادهاش اعمال قدرت کرد برای پیشگیری از صدمه به دیگران است. خیر خودش، چه جسمانی چه اخلاقی، دلیل قانعکننده ای نیست» [۱۶]. بنا بر این اصل \_که گاه اصل ضرر <sup>۱</sup> نامیده شده است \_هر فرد بالغ و عاقل تا زمانی که اقداماتش برای دیگران آسیب یا تهدیدی به شمار نمی آید، باید آزاد باشد هر چه می خواهد بکند. در آن صورت، جامعه و حکومت نباید مزاحمتی برای فعالیتهای فرد به وجود آورند مگر اینکه او به نوعی باعث آزار یا تهدید برای دیگران باشد. مثلاً، وظیفهٔ حکومت نیست که فروش الکل را بر این اساس که مشروب الکلی برای مشروبخواران زیانبار است ممنوع کند؛ اما تردیدی نیست که حکومت باید رانندگی را در هنگام مستی ممنوع کند چون تهدیدی برای دیگران است.

بر خلاف بسیاری از لیبرالهای نخستین، میل در دفاع از این اصل نه به حقوق طبیعی بلکه به فایده توسل می جوید. میل استدلال می کند که آزادی خوب است چون «علایق همیشگی انسان را در مقام موجودی پیشرو» ارتقا می بخشد. منظورش این بود که اگر مردم به تفکر و عمل آزادانه تشویق شوند، هم فرد و هم جامعه به طور کلی بهره مند خواهند شد. آزادی برای رشد شخص جنبهٔ حیاتی دارد. به گفتهٔ میل، قوای ذهنی و اخلاقی ما همچون عضله است. بدون ورزش، ضعیف و نحیف می شود. اما وقتی دائماً به افراد بگویند چه کاری را می تواند و نمی تواند بکند، قوای ذهنی و قدرت داوری خود را نمی تواند به کار بگیرد. پس، برای اینکه فرد به انسانی کامل تبدیل شود، باید – تا زمانی که برای دیگران آسیب یا تهدیدی به شمار نمی آید – در اندیشه و گفتار خویش آزاد باشد.

ً البته، ممكن است كساني كه آزادانه سخن مي گويند و عمل مي كنند، ديگران را، حتى شايد

۱۰۸ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

اکثریت جامعه را، ناراحت و ناشادکنند. اما، میل استدلال میکند که در درازمدت اندیشه های ناسازگارانی چون سقراط، مسیح و گالیله به نفع جامعه است. پیشرفت تنها هنگامی میسر است که بین اندیشه ها، عقاید و باورها رقابت آشکار وجود داشته باشد. بازار آزاد اندیشه، همانند بازار آزاد اقتصاد، تنوع بیشتری برای انتخاب عرضه میکند و میگذارد مردم اندیشه های خوب را از بد تمییز دهند. بدون آزادی اندیشه و عمل، جامعه در مرداب تقلید میماند و هیچگاه پیشرفت نخواهد کرد.

تمایل میل به ارتقای آزادی فرد او را به جایی کشاند که دموکراسی نمایندگی <sup>۱</sup> را به مثابهٔ بهترین صورت ممکن حکومتی توصیه کند. او در کتاب ملاحظاتی دربارهٔ حکومت نمایندگی<sup>۲</sup> (۱۸۶۱) بر آن است که مشارکت سیاسی یکی از بهترین شیوههای پرورش قوای دماغی و اخلاق است، و تنها در دموکراسی است که این گونه پرورشها در دسترس همهٔ شهروندان است. با اینهمه، نگرانی شدید میل از «خودکامگی اکثریت» سبب شد او نتواند از ته دل به دموکراسی دل دهد. یکی دیگر از علایق میل رأی جمعی است که هر زن یا مردی یک رأی دارد، اما بعضی مثلاً، کسانی که تحصیلات عالیتری دارند دو یا سه یا آرای بیشتری خواهاند داشت. بدینسان، رأی جمعی به همه اجازه میدهد از مزایای مشارکت سیاسی برخوردار شوند، در همین حال، به شهروندانی که آگاهتر و روشن بین ترند اجازه میدهد آزادی فردی را پاس دارند. میل معتقد بود که چنین نظامی، دست کم تا زمانی که سطح کلی تحصیلات تا آن اندازه افزایش میل معتقد بود که چنین نظامی، دست کم تا زمانی که سطح کلی تحصیلات تا آن اندازه افزایش یابد که خطر خودکامگی اکثریت را یرطرف کند، ضروری است.

میل در مسائل اقتصادی فعالیت خود را همچون مدافع وفادارِ سرمایهداریِ اقتصاد آزاد آغاز کرد. با این حال، در اواخر دوران زندگیش خود را سوسیالیست میخواند. این تغییر موضع در تفکر میل، یکی از نخستین نشانههای تغییر موضع چشمگیر در بسیاری از لیبرالها در سالهای پایانی سدهٔ نوزدهم بود ـ تغییری که لیبرالیسم را به دو اردوگاه رقیب تقسیم کرد.

#### شکاف در لیبرالیسم

شکاف در بین لیبرالها از دل واکنشهای متفاوت آنان به آثار اجتماعی انقلاب صنعتی سر برآورد. بینوایی بخش بزرگی از طبقهٔ کارگر انگلیس روز به روز، تا اندازهای از طریق تصویر وضعیت نکبت بار آنان در رمانهای پرخوانندهٔ چارلز دیکنز<sup>۱</sup>، آشکارتر می شد. جنبشهای اصلاح طلبی در راه بود، و هواداران سوسیالیسم، بویژه در قارهٔ اروپا، رو به فزونی بودند. بعضی لیبرالها این بحث را پیش کشیدند که حکومت باید مردم را از فقر، نادانی، و بیماری نجات بخشد. به سبب توجه آنان به خوشی و سلامت یا «رفاه» فرد، این گروه به لیبرالهای رفاه یا لیبرالهای دولت رفاه<sup>۱</sup> قواوان قدرت حکومت که از نظر آنان همچنان شری ضروری و یکی از موانع عمده بر سر راه آزادی فردی بود، می شود. چون موضع آنان به لیبرالیسم اولیه بسیار نزدیک است، باید آن را لیبرالیسم نوکلاسیک<sup>۳</sup> (یاکلاسیک جدید) بخوانیم.

#### ليبراليسم نوكلاسيك

لیبرالهای نوکلاسیک از نیمهٔ دوم سدهٔ نوزدهم پیوسته بحث میکردند که حکومت باید تا حد ممکن کوچک باشد تا برای اعمال آزادی فردی جایی وجود داشته باشد. نقش دولت یا حکومت نباید از نقش «نگهبان شبگردی» فراتر رود که تنها وظیفهٔ مشروعش صیانت شخص و دارایی او در برابر زور و نیرنگ است. بعضی لیبرالهای نوکلاسیک این بحث را با توسل به حقوق طبیعی و گروهی دیگر با توسل به اصل فایده پیش بردهاند. به هر روی، در اواخر سدهٔ نوزدهم، بانفوذترین این لیبرالها بر اساس نظریهٔ تطور داروین استدلال میکردند.

چارلز داروین در کتاب منشأ *انواع*<sup>۹</sup> (۱۸۵۹) برای توضیح تطور گونههای حیات اندیشهٔ «انــتخاب طبیعی» را بـه کـار بـرد. دارویـن بـر آن بـود کـه در سـاخت زیستشـناختی تک تکموجودات در محدودهٔ هر نوع، جهش یا دگرگونیهای تصادفی روی میدهد. بعضی جهشها توانایی موجود را برای یافتن غذا و بقا افزایش میدهد، در حالی که بعضی دیگر چنین نمیکند.

- 1- Charles Dickens
- 2- welfare / welfare-state liberal
- 3- neoclassical liberalism
- 4- Origin of Species

۱۱۰ 🖾 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

آن بلنداقبالانی که به جهشهای سودمند دست یافتهاند، در مقایسه با اعضای کماقبالتر نوع خود، احتمال بیشتری برای بقا \_و برای انتقال این دگرگونیهای زیستی به زادگانشان \_دارند. بدینسان، طبیعت با «انتخاب» موجودات معینی که متحمل جهشهای خاصی شدهاند مسیر تحول را «هدایت کرده است». اما این امور به کل تصادفی و ناخواسته صورت پذیرفته است. این نیکبختی زیستی نیز اعضای بعضی انواع را در رقابت برای غذا بر انواع دیگر ممتاز می سازد \_مثلاً، توانایی زرافه ها برای خوردن برگ شاخه های بالاتر در هنگام کمیابی خوراک امتیاز آشکاری برای این حیوان است. بدین سان، این جهشها نه تنها تکامل انواع را، بلکه بقا یا

اگرچه داروین از نظریهٔ خود هیچگونه استنتاج سیاسی و اجتماعی برنکشید، افراد دیگری به سرعت چنین کردند. بسیاری از کسانی که بر اهمیت رقابت اقتصادی تأکید کرده بودند، نظریهٔ انتخاب طبیعی داروین را «دلیلی» بر طبیعی بودن مبارزهٔ بقا در زندگی انسان میدانند و توصیه میکنند که حکومت در این کشمکش «دخالت» نکند. هوبرت اسپنسر و ویلیام گراهام سامنر، دو تن از مهمترین داروینیستهای اجتماعی<sup>۳</sup> به شمار میروند.

داروینیسم اجتماعی. هربرت اسپنسر (۱۸۲۰–۱۹۰۳)، فیلسوف انگلیسی، حتی پیش از انتشار کتاب منشأ *انواع* داروین، تطوراندیش بود، و از اثر داروین در تأیید خطوط فکری اصلی خود بهره جست. بویژه، مدعی شد که در محدودهٔ نوع انسان مبارزه ای طبیعی برای بقا وجود دارد. طبیعت در ذهن افراد به معنی آزادی برای رقابت با دیگران است. در این رقابت نیرومندترین، باهوشترین و برازنده ترین کسان موفق و سعادتمند می شوند؛ آنانی که برازنده نیستند شکست می خورند و دچار رنج می شوند. اما، به گفتهٔ اسپنسر، این صرفاً راهکار طبیعت است. کمک به بینوایان و ضعیفان مانعی در راه آزادی فردی است و با عقب نگاه داشتن اقویا پیشرفت اجتماعی کند می شود. در واقع، اصطلاح «بقای اصلح» برساختهٔ اسپنسر است. چنین

ویلیام گراهام سامنر (۱۸۴۰–۱۹۱۰) امریکایی هوادار برجستهٔ داروینیسم اجـتماعی بـود.

ليبراليسم 🗉 ۱۱۱

سامن، استاد دانشگاه ییل، مدعی بود که «حکومت دو نقش خطیر بر عهده دارد: صیانت دارایی مردان و شرافت زنان»[۱۷]. حکومت تنها باید دغدغهٔ این دو را داشته باشد. در رقابت برای بقا حکومت باید صرفاً مراقب باشد افراد منصفانه و آزادانه به رقابت برخاستهاند. به عقیدهٔ سامنر «آزادی» یعنی رقابت آزاد، از جمله آزادی پیروزان برای حفظ و برخورداری از ثمرهٔ پیروزیشان به دور از هر گونه اجباری برای تقسیم آنها با دیگری و یقیناً نه با بینوایانی که قطعاً از آن رو بینوایند که در این بازی مرگ و زندگی، بازنده بودهاند. در واقع، سامنر و داروینیستهای اجتماعی اصرار داشتند که نه حکومت و نه خیریههای خصوصی هیچکدام نباید، حتی اگر نیرنگ باشند. به بیان سامنر «بر اساس برازندگی و گرایش امور، آن جوی خیابان که مستی در آن افتاده همان جای برازندهٔ او است. طبیعت او را مشمول فرایند سقوط و اضمحلال کرده، همان فرایند زایل کنندهٔ چیزهایی که از فایده تهی شدهاند».

بیشتر لیبرالهای نوکلاسیک به اندازهٔ داروینیستهای اجتماعی تندرو نبودند؛ امروزه کمتر لیبرال نوکلاسیکی را میبینیم که استدلال خویش را بر فرضیات نظریهٔ تطور انواع قرار دهد. اما در نیمهٔ دوم سدهٔ نوزدهم، داروینیستهای اجتماعی در انگلستان و ایالات متحد، بویژه در بین سوداگرانی که در پی یافتن تأیید علمی برای سرمایهداری آزاد بودند، رشتهٔ امور را به دست داشتند.

## ليبراليسم رفاه

لیبرالهای رفاه، همچون لیبرالهای کلاسیک و نوکلاسیک، آزادی فردی را ارج مینهند. اما معتقدند که حکومت تنها شرّی ضروری نیست. برعکس، حکومتی که درست هدایت شود، با تأمین برخورداری از فرصتهای برابر در زندگی برای همه، میتواند نیروی مثبتی برای ارتقای آزادی فردی باشد.

تی. اچ. گرین ۲. تی. اچ. گرین (۱۸۳۶–۱۸۸۲)، استاد رشتهٔ فلسفه در دانشگاه آکسفورد،

۱۱۲ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

ازجملهٔ نخستین هواداران لیبرالیسم رفاه بود. گرین میگفت قلب لیبرالیسم همیشه سرشار از شوقی برای از بین بردن موانعی بوده که سدّ راه رشد و توسعهٔ آزاد فرد است. این در گذشته به معنی محدود کردن قدرت حکومت به گونهای بود که مردم بتوانند در زندگی، نیایش، و رقابت در بازار به هر شیوه که مناسب میدانند آزاد باشند. تا نیمه های سدهٔ نوزدهم، این هدفها در کشورهایی مانند انگلستان به حدّ چشمگیری برآورده شده و وقت آن رسیده بود تا موانع موجود دیگر بر سر راه آزادی و استفاده از فرصتها \_از قبیل فقر، بیماری، تعصب، و جهل \_از میان برداشته شوند. گرین استدلال میکرد که برای چیرگی بر این موانع باید از قدرت حکومت مده طلبید.

استدلال گرین بر اساس تمایز قائل شدن بین دو شیوهٔ متفاوت تفکر دربارهٔ آزادی، که وی آنها را آزادی مثبت یا منفی میخواند قرار دارد. او میگوید که لیبرالهای نخستین آزادی را امری منفی میدانستند. زیرا آزادی را فقدان محدودیت می انگاشتند. کسی که در بند \_مثلاً، دست و پا بسته، یا زندانی \_است، آزاد نیست ولی آنکه در بند نیست، آزاد است. اماگرین بر آن است که ابعاد آزادی بیش از اینهاست. آزادی صرفاً به حال خود رها شدن نیست؛ بلکه قدرت مثبت یا توانایی انجام دادن چیزی است. بدینسان، میتوان گفت کودکی که در فقر به دنیا میآید و فرصتی واقعی برای گریز از آن ندارد برای رشد و گسترش کامل تواناییهایش به راستی آزاد نیست. آزاد نیست. اماگرین این بحث را پیش میکشد که با پذیرفتن این نکته، هر کس که آزادی فردی را آزاد نیست. اماگرین این بحث را پیش میکشد که با پذیرفتن این نکته، هر کس که آزادی فردی را ای مینهد میخواهد با اقداماتی بر وضعیتی چیره شود که موانعی چنین عبورناپذیر بر سر راه آزادی محسوب می شوند.

گرین و دیگر لیبرالهای رفاه معتقدند که جامعه، از طریق حکومت، باید مدرسه و بیمارستان همگانی بناکند، دست نیازمندان را بگیرد، و مقررات کاری را برای ارتقای بهداشت و سلامت کارگران سامان دهد. تنها با چنین پشتوانهای همگانی است که اعضای درمانده و بینوا بهراستی می توانند آزاد باشند. لیبرالهای نوکلاسیک شکوه میکردند که این سیاستها با مجبور کردن بعضی افراد به انتقال داراییشان به دیگران از طریق مالیات صرفاً آزادی آنان را سلب میکنند. گرین چنین پاسخ داد که هر شخص هنگامی که به خیر همگان یاری رساند آزادی را بهدست می آورد. زیرا آزادی مثبت توانایی تحقق یا دستیابی به آرمان یا خود «والاتر» است با همکاری دیگران. انسان موجودی صرفاً شادیجو و رنجگریز نیست. آرمانهای والاتری هم داریم، از جمله این آرمانهاست که در مقام شخص بتوانیم هر آنچه باید و می توانیم باشیم. قوانین و برنامه های یاری رساندن به تیره بختان، هموار کردن روابط اجتماعی و محدود کردن رقابت تمام عیار بندهایی برای محدود کردن آزادی ما نیست، بلکه یاریهایی مثبت به آزادی است. این گونه قوانین و برنامه ها شاید خود «پست تر» یا خود خودخواهمان را محدود کند، اما خود «والاتر» ما را تشویق می کند تا با همکاری اجتماعی آرمانهای اصیلتر و سخاو تمندانه تری را تحقق بخشیم.

در اواخر سدهٔ نوزدهم و آغاز سدهٔ بیستم، بسیاری از شخصیتهای سیاسی و علمی دیدگاههایی شبیه گرین داشتند. این دیگر لیبرالهای رفاه حکومت فعال را ابزاری سودمند و حتی ضروری برای مبارزه در راه گسترش آزادی فردی می دانستند. آنان نیز همانند گرین اصرار داشتند که انسان موجودی اجتماعی است و فردی منزوی نیست که مرهون هیچکس دیگری نباشد. به تدریج، اندیشهها و استدلال آنان در بین لیبرالها رواج یافت. در واقع، در نیمهٔ سدهٔ بیستم لیبرالهای رفاه را صرفاً «لیبرال» می نامیدند و رقیبان نوکلاسیک آنان را اغلب محافظه کار می خواندند که نوعی آشفتگی در اصطلاح شناسی است و سعی میکنیم در فصل چهارم به توضیح آن بپردازیم.

دولت رفاه. همچنانکه در فصلهای بعد خواهیم دید، سوسیالیستها نیز طرحهایی را برای اصلاحات اجتماعی پیش بردند، اما لازم است بین لیبرالیسم رفاه یا لیبرالیسم دولت رفاه و سوسیالیسم تمایز قائل شویم. سوسیالیستها به مهار یا اصلاح سرمایهداری بسنده نـمیکنند؛ میخواهند به جای نظام سرمایهداری نظامی ایجاد کنند که در آن کسب و کار با نظارت دموکراتیک در مالکیت همگانی باشد. در برابر اینان، لیبرالهای رفاه مالکیت خصوصی را ترجیح میدهند و به طور کلی نظام رقابتی سرمایهداری را درست میدانند. از منظر لیبرالیسم رفاه، نقش حکومت تنظیم رقابت اقتصادی برای درمان بیماریهای اجتماعی و تجدید پانسمان جراحتهای فردی ناشی از رقابت سرمایهداری است. باری، لیبرالهای رفاه، از منظر لیبرالیسم رفاه، نقش اقتصادی را چیز خوبی میدانند \_ اما تنها تا آنجا که رفاه فردی را به ارمغان آورد.

۱۱۴ 🖾 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

این نیز شایان دقت است که مبدع دولت رفاه امروزی نه سوسیالیست بود نه لیبرالی از هیچ نوع. اُتوفون بیسمارک، «صدراعظم آهنین»، و مطلقاً ضد سوسیالیست، که در اواخر سده نوزدهم آلمان را متحد شاخت، معتقد بود بهترین شیوه برای مبارزه با سوسیالیسم دولت رفاه است. دولت آلمان با تدوین نظام مالیاتی کارفرمایان و کارکنان زیر نظارت دولت برای حمایت از کارگران بیمار، مجروح، و بیکار غرّش رعداسای سوسیالیستها را، که به نگرانیهای کارگراندستخوش نوسانات چرخهٔ سرمایه امید بسته بودند، بی اثر کرد.

آغاز دولت رفاه با توسعهٔ حق رأی در بخش عمدهٔ اروپا تقریباً همزمان شد. اصلاحات سالهای ۱۸۶۷ و ۱۸۸۵ در انگلستان حق رأی را برای همهٔ مردان بزرگسال به ارمغان آورد و بدینسان طبقهٔ کارگر نیروی سیاسی قدرتمندتری شد. نمایندگان سیاسی این طبقه نه تنها به رشد دولت رفاه بلکه به استیلای لیبرالیسم رفاه در سدهٔ بیستم خدمت کردند.

# ليبراليسم در سدهٔ بيستم

عامل دیگری هم به غلبهٔ لیبرالیسم رفاه بر نوع نوکلاسیک کمک کرد. در اوایل سدهٔ بیستم، به نظر میرسید که رقابت سرمایه داری با همتای آن در صد سال پیش کاملاً متفاوت بود. به نظر میرسید که در جهان صنعتی شرکت سهامی، تراست، سندیکا، و گروههای اقتصادی جایگزین کارفرمای منفرد شده است. دادوستد در این زمان دیگر «دادوستد گسترده» بود و بسیاری از مردم خواستار دخالت حکومت در بازار شدند تا مانع آن شود که شرکتهای بزرگ رقابت را خفه کنند، نه آنکه رقابت را محدود کند.

## توسعهٔ تاریخی

به هر روی، باور لیبرالهای نوکلاسیک به پیشرفت و رقابت فردی به هر صورت ممکن، بویژه در ایالت متحد، اره خود را به قرن بیستم بازکرد. این باور در «رکود بزرگ»۲ دههٔ سی بهشدت به محک تجربه گذاشته شد. به نظر نمی رسید افراد، صرف نظر از میزان استقامتشان، بتوانند حریف این فروپاشی ویرانگر اقتصادی باشند. همچنانکه آثار سیاسی و همچنین اقتصادی این رکود در سراسر جهان احساس می شد، نظریه پردازان هر خط فکری در پی توضیح و سوءاستفاده از موقعیت بودند. بسیاری از آنان سرمایه داری را عامل این رکود می دانستند و از یک سو به سوسیالیسم یا کمونیسم و از سوی دیگر به فاشیسم روی می بردند. کشورهای انگلیسی زیان، برعکس کشورهای دیگر، بیشتر به دولت رفاه روی آوردند.

نظریهٔ جان مینارد کینز (۱۸۸۳–۱۹۴۶)، اقتصاددان انگلیسی، پشتوانهٔ دیگری برای مورد حکومت فعال لیبرالها فراهم آورد. کینز در کتاب نظریهٔ کلی اشتغال، بهره و پول' (۱۹۳۶) این بحث را پیش کشید که حکومتها باید برای جلوگیری از رکود و حفظ اقتصاد سالم از قدرت خود در مالیات بستن و هزینه کردن استفاده کنند. نظریهٔ کینز به زبان ساده این است که حکومت باید سعی کند اقتصاد را اداره یا «بهدقت تنظیم» کند. حکومت هنگام بالا رفتن قیمتها باید مالیاتها را افزایش دهد تا هزینهٔ مصرف کننده را پایین آورد و از تورم پیشگیری کند. هنگامی که دیگر خطر تورم برطرف شده حکومت باید مالیاتها را کاهش دهد یا برای برنامههای اجتماعی بیشتر هزینه کند یا همزمان هر دو را انجام دهد تا اقتصاد را برانگیزاند و اشتغال را در سطح بالایی نگاه دارد. صرف نظر از راهبرد مناسب برای هر دوران خاص، رهیافت کینز مدیریت فعال حکومت در امور اقتصادی است – رهیافتی که با استقبال لیبرالهای رفاه رو به رو شد.

جنگ جهانی دوم به رکود اقتصادی خاتمه داد، اما دولت رفاه باقی ماند. لیبرالیسم رفاه ایدئولوژی مسلط در جهان غرب گردید. با پذیرش مطلوب بودن دولت رفاه از سوی اغلب حزبها، لیبرالهای رفاه اغلب به نوعی سازش با رقیبان محافظه کار و سوسیالیست خود رسیدند. در واقع این هماهنگی چنان استوار و گسترده مینمود که بعضی ناظران سیاسی در اواخر دههٔ پنجاه از «پایان عصر ایدئولوژی» سخن میگفتند. امیدی که اندکی بعد در آشوب دههٔ شصت فرو ریخت.

آنچه مسلم است اینکه در درون لیبرالیسم مناقشاتی وجود داشت. در ایالات متحد، مارتین

۱۱۶ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

لوتر کینگ، پسر<sup>۱</sup>، و دیگر رهبران جنبش حقوق مدنی خاطرنشان می کردند که وعدههای لیبرالی دربارهٔ آزادی و برابری هنوز در مورد امریکاییان افریقایی تبار تحقق نیافته است. این واقعیتی دردناک بود که همهٔ لیبرالها، هر چند با اکراه، ناچار به اعتراف بدان بودند. وقتی کینگ و دیگران در برابر قوانین تبعیض نژادی که سیاهان را به شهروند درجه دو تبدیل می کرد قد علم کردند، لیبرالهای نوکلاسیک و رفاه هر دو به یکسان از آنان پشتیبانی کردند. اماکینگ فراتر رفت و خواهان اقدام حکومت نه تنها برای نابود کردن تبعیض قانونی علیه سیاهان و دیگر اقلیتها، بلکه برای فراهم آوردن فرصتهای اقتصادی و اجتماعی هم شد. لیبرالهای رفاه این را هم پذیرفتند اما همکیشان نوکلاسیکشان آن را رد کردند. به هر روی، جناح نوکلاسیک همچنانکه شکستشان در نبرد با برنامههای «جامعهٔ بزرگ»<sup>۲</sup> رئیس جمهور امریکا، لیندن جانسون<sup>۳</sup> در دههٔ پایان بخشیدن به تبعیض علیه اقلیتهای نژادی، مبارزه برای «جنگ بو ضد فقر» و استفاده از پایان بخشیدن به تبعیض علیه اقلیتهای نژادی، مبارزه بوای «جنگ بو ضد فقر» و استفاده از پایان بخشیدن به تبعیض علیه اقلیتهای نژادی، مبارزه بوای «جنگ بو ضد فقر» و استفاده از پایان بخشیدن به تبعیا می درد فرصت برایر بود، حاصل باور لیبرالهای رفاه در مورد توانایی پایان بخشیدن به تبعیض علیه اقلیتهای نژادی، مبارزه بوای «جنگ بو ضد فقر» و استفاده از

آشوب دههٔ شصت لیبرالها را به مبارزهای دیگر هم فرا خواند: «چپ جدید»<sup>۲</sup>. چپ جدید با جهتگیری دو پهلوی سوسیالیستی هم «کمونیسم منسوخ» اتحاد شوروی را مردود می شمرد و هم سرمایهداری مصرفکنندهٔ کشورهای لیبرال را. بسیاری از هواداران چپ جدید تأکید لیبرالها بر حقوق و آزادیهای فردی را پذیرفتند و از برنامههای حکومت برای ارتقای فرصت برابر برای همه پشتیبانی میکردند. اما شکوه میکردند که حکومتهای لیبرال پیش از هر چیز بیشتر حافظ منافع اقتصادی شرکتهای سرمایهداریاند. چپگرایان جدید اگرچه قبول داشتند که این حکومتها برای بهبود وضعیت مادی مردم قدمهایی برداشتهاند، آنان را متهم میکردند که بیشتر مردم را تا حد مصرفکنندهٔ صرف پایین آوردهاند، در حالی که می بایست آنان را تشویق میکردند تا شهروندانی فعال باشند. این وضع به فراخوان «دموکراسی مشارکتی»<sup>۵</sup>، یعنی جامعهای که در آن مردم عادی میتوانند بر تصمیمگیریهای شدیداً مؤثر در زندگیشان نظارت بیشتری داشته باشند، انجامید[۱۰] ليبراليسم 🗉 ۱۱۷

اگر لیبرالیسم رفاه به صورت ایدئولوژی غالب و گونهٔ غالب لیبرالیسم در جهان غرب باقی بماند \_و از دورنمای پایان دههٔ ۱۹۹۰ چنین بر می آید \_آشکارا چندان هم بی رقیب نبوده است. در دهههای هفتاد و هشتاد سدهٔ بیستم که نخست مارگارت تاچر<sup>۱</sup> در انگلستان و سپس رونالد ریگان<sup>۲</sup> در ایالات متحد حکومت را به دست گرفتند، رقیبی بسیار نیرومند به شکل آمیزه ای از محافظه کاری و لیبرالیسم نوکلاسیک پدیدار شد. هیچ یک از این دو رهبر دولت رفاه را از میان برنداشت، گرچه هر دو در آن سمت گام برداشتند. اما لیبرالهای نوکلاسیک همچنان بر نابودی دولت رفاه اصرار می ورزند. بدین ترتیب، رقابت درونی لیبرالیسم ادامه دارد، و بین لیبرالهای نوکلاسیک و لیبرالهای رفاه پیوسته منازعه ای فلسفی و سیاسی پی گرفته می شود.

#### ملاحظات فلسفى

مباحثهٔ پیگرفته شدهٔ درون لیبرالیسم به شیوه ای زیبا در کتابهای دو فیلسوف برجسته بیان شده است: نظریه ای دربارهٔ عدالت " اثر جان رالز " (۱۹۷۱) و آنارشی، دولت، و آرمانشهر <sup>ه</sup> نوشتهٔ رابرت نازیک <sup>۹</sup> (۱۹۷۴) [۲۰].

رالز و عدالت. بنابر نظر رالز (۱۹۲۱- )، می توان با کمک ابزار قدیمی لیبرالها، یعنی قرارداد اجتماعی، اصول عدالت اجتماعی راکشف کرد. در آغاز، رالز از خوانند اش می خواهد گروهی را مجسم کند که بین خود قراردادی برقرار میکنند تا قوانین حاکم بر زندگی آنان را در مقام اعضای جامعه ای واحد تعیین کند. همچنین مجسم کند که این اشخاص همگی در پس «حجاب نادانی»اند که نمی گذارد آنان هویت، سن، جنس، نژاد یا تواناییها یا ناتواناییهای خود را ببینند. اگرچه همگی بر حسب نفع شخصی عمل میکنند، هیچ کدام قادر نخواهد بود با وضع قوانینی به نفع شخص خویش «صحنه آرایی کند» زیرا هیچ کس تمی داند نفع شخص او چیست. بدین سان، حجاب نادانی ضامن بی طرفی است.

1- Margaret Thatcher 3- A Theory of Justice

2- Ronald Reagan

4- John Rawls

5- Anarchy, State, and Utopia

<sup>6-</sup> Robert Nozick

۱۱۸ 🗈 اید ٹولو ژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

در چنین وضعیت بی طرفی چه قواعدی ظاهر می شود؟ رالز معتقد است که مردم در پس حجاب نادانی همگی دو اصل بنیادین \_دو اصل عدالت \_را برمی گزینند که بر جامعه شان حاکم شود. بنابر نخستین اصل آن، هر کس باید از آزادی برابر برخوردار باشد. هر کس باید بیشترین آزادی ممکن را داشته باشد، مشروط بر آنکه هر کس در جامعه به همان اندازه آزاد باشد. بنابر اصل دوم، هر کس باید از فرصتهای برابر برخوردار باشد. برای تأمین این هدف، هر شخص باید سهمی یکسان از ثروت و قدرت داشته باشد مگر آنکه بتوان نشان داد که توزیع نابرابر اینها به سود ضعیف ترینها است. مثلاً، اگر توزیع برابر بدان معنی باشد که هر نفر ده دلار بگیرد، چنین وضعیتی عادلانه تر از آن است که نیمی از جمعیت ۱۸ دلار و نیم دیگر هر یک فقط بگیرد، چنین وضعیتی عادلانه تر از آن است که نیمی از جمعیت ۱۸ دلار و نیم دیگر هر یک فقط دار بگیرند. اما اگر در هنگام توزیع نابرابر، شاید به سبب انگیزه هایی که اشخاص را به فعالیت جدیتر و تولید بیشتر تشویق میکند، هر کسی حتی ضعیف ترین شخص، دست کم ۱۱ دلار به دست آورد، در آن صورت اقتضای عدالت توزیع دقیقاً برابر نیست که هر کس فقط ۱۰

جرا عدالت چنین اقتضا میکند؟ مگر پرداختن حقوق یا پاداش به اشخاص برحسب کوشش و تواناییشان نه بر اساس جایگاه آنان در رتبه های پایین اجتماع، عادلانه نیست؟ در پاسخ به این پرسش رالز میگوید اشخاصی که بیشترین تلاش را میکنند یا بیشترین تواناییها را به نمایش میگذارند، سزاوار پاداشی بیشتر از بقیه نیستند. توانایی و تلاش مشخصه هایی است که اشخاص از طریق توارث و محیط صاحب می شوند. شخصی می تواند جراح برجسته ای شو د که به هنگام تولد استعداد ذهنی و جسمانی بالاتری داشته و برای رشد آن خصوصیات هم کوشیده است. اما به اعتبار استعداد ذهنی و جسمانی بالاتری داشته و برای رشد آن خصوصیات هم کوشیده آن را در او ایجاد کرده نمی توان برای کسی اعتبار قائل شد. پس، رالز نتیجه میگیرد که اگر عدالت اقتضا میکند به بعضی بیش از بعضی دیگر پاداش دهیم، بدین سبب نیست که سزاوار سهم بیشتر آگر عدالت اقتضا میکند که درآمد پزشک بیش از معدنچی، آرایشگر یا منشی باشد، تنها بدان سبب آگر عدالت اقتضا میکند که درآمد پزشک بیش از معانچی، آرایشگر یا منشی باشد، تنها بدان سبب است که بهترین شیوهٔ برخوردار شدن از مراقبت خوب پزشکی و به همین ترتیب ارتقای علاقه است که بهترین شیوهٔ برخوردار شدن از مواقب خوب پزشکی و به همین ترتیب ارتقای علاقه است که بهترین شیوهٔ برخوردار شدن از مراقبت خوب پزشکی و به همین ترتیب ارتقای علاقه است که بهترین شیوهٔ برخوردار شدن از مراقبت خوب پزشکی و به همین ترتیب ارتقای علاقه اهمیت اصل دوم رالز در آن است که لیبرالیسم رفاه را در جهت مساوات طلبانه تری سوق می دهد. رالز با توزیع برابر منابع و ثروت آغاز می کند و توزیع نابرابر را تنها در صورتی موجه می داند که به نفع قشرهای پایینی جامعه باشد. اگر ثروت و قدرت کسانی که در رأس هرم اجتماعی اند غیر مستقیم به سود کسانی نباشد که در قاعدهٔ این هرم قرار گرفته اند، در آن صورت نظریهٔ رالز خواهان توزیع دوبارهٔ ثروت و قدرت به شیوه ای تقریباً برابرتر است. زیرا هنگامی که نابرابریهای فراوان و غیر موجهی در ثروت وجود دارد، مردم نه آزادی برابر و نه فرصت برابر دارند.

نازیک و دولت کوچک . سه سال پس از انتشار نظریهٔ عدالت رالز، رابرت نازیک (۱۹۳۸- ) کتاب آنارشی، دولت و آرمانشهر را منتشر کرد. در این اثر نازیک می گوید همهٔ افراد حقوقی دارند که نقض آنها نارواست. اما می پرسد اگر این ادعا درست باشد، آیا اصولاً دولت یا حکومتی هست که حقوق مردم را نقض نکند؟ نازیک برای پاسخ به این پرسش اندیشهٔ قدیمی دیگری را پیش می کشد: حالت طبیعی. نازیک هم همانند هابز و لاک از خواننده می خواهد تصور کند که هیچ نوع حکومت، دولت، یا اقتدار حقوقی و سیاسی از هیچ نوع وجود ندارد. در این حالت طبیعی، افراد حقوقی دارند اما محافظی ندارند. برخی سوداگران تیزبین متوجه این نکته می شوند و وارد حرفهٔ تأمین حفاظت می شوند، نمونهاش نگهبانان امنیتی خصوصی و شرکتهای بیمهاند. هر کس خواهان حفاظت است باید برای آن با مؤسسهای خصوصی و آلبته در ازای پرداخت دستمزدی \_قراردادی را امضا کند و هر کس چنین نکند باید خصوصی البته در ازای پرداخت دستمزدی می واردادی را مضا کند و هر کس چنین نکند باید خصوصی البته در ازای پرداخت دستمزدی می واردادی را مضا کند و هر کس چنین نکند باید خصوصی البته در ازای پرداخت دستمزدی می زندگی می کند که آن را مجبور می کند خواه نگفتهٔ نازیک از آن مردمی دریغ شده که در حکومتی زندگی می کند که آنان را مجبور می کند خواه ناخواه برای حفاظت خویش هریته کند.

به سخن دیگر، وقتی مردم برای حفاظت با مؤسسهای خصوصی قرارداد میبندند، دیگر کسی نمی تواند با مجبور ساختن آنان به انجام چیزی که نمی خواهند حقوقشان را نقض کند. اما

۱۲۰ 🖂 اید تولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

نازیک چنین استدلال میکند که در بین مؤسسه های امنیتی خصوصی که به رقابت می پردازند، یکی به اندازه ای رشد میکند و شکوفا می شود تا آنکه بقیه را جذب کند. این مؤسسهٔ امنیتی واحد که چنان گسترده است که تقریباً هر کسی را در محدودهٔ دولت ملی نوینی در برمی گیرد به دلایل متعددی خودش در عمل دولت است. و نازیک مدعی است که بدون نقض حقوق هیچ کس نیز چنین خواهد کرد.

با این حال، این دولت تازه فقط نقش مؤسسه ای امنیتی را بازی می کند. نازیک مدعی است که این «دولت کوچک» از آن رو مشروع یا عادلانه است که با تأسیس آن حق هیچ کس تضییع نمی شود. اما، همچنین یگانه دولت مشروع است. هر دولت یا حکومتی که بجز محافظت صرف از مردم نقش بیشتری داشته باشد به *ناچار حقو*ق کسی را نقض خواهد کرد و بنابراین باید ناعادل باشد. مثلاً، سیاست مالیاتی برای گرفتن پول از بعضی به سود بعضی دیگر «معادل کار اجباری» است[۲۸] کسی که ۱۰۰ دلار درآمد دارد و ۲۰ دلارش را برای مالیات میگیرند؛ اگر آن دیگران سمواقبت بهداشتی، آموزش، حقوق بیکاری مود، در آن صورت کارگر در عمل مجبور شده است ۱۰۰٪ زمان کار خود را برای دیگران کار کند. بنابر نظر نازیک، این هم کار اجباری است و از این رو ناقض حقوق فردی.

نازیک، همانند دیگر لیبرالهای نوکلاسیک، بر آن است که حکومت باید ما را در برابر زور و نیرنگ محافظت کند، اما در دیگر موارد ما را آزاد بگذارد تا در اقتصاد بازار آزاد بی هیچ محدودیتی به رقابت بپردازیم. به گفتهٔ نازیک، دولت نباید مانع دادوستد سرمایهداری بین افراد راضی و بالغ شود. همانند دیگر لیبرالهای نوکلاسیک، نازیک از حق فرد برای اندیشه، بیان عقیده، و انجام دادن آنچه دوست دارد \_تا جایی که حقوق دیگری نقض نشود \_دفاع میکند. اما فرد فقط در صورتی می تواند از این حقوق برخوردار شود که دولت «کوچک» باشد.

دفاع فلسفی نازیک از لیبرالیسم نوکلاسیک مباحث چند تن از نظریه پردازان معاصر، چشمگیرتر از همه فردریک هایک (۱۸۹۹–۱۹۹۲) و میلتن فریدمن (۱۹۱۲– )، راگسترش مثلاً، در مجموعهٔ مقالات موضع خود را حفظ میکنم که گروهی از نویسندگان موسوم به کشتگران جنوب انتشار دادند چنین استدلالی پیش نهاد شده است [۱۶]. گروه کشتگران از جامعهٔ سنتی کشاورزی در جنوب ایالات متحد در برابر هجوم صنعتی شدن از سوی ایالات شمالی دفاع میکرد. اینان استدلال میکردند که جامعهٔ کشاورزی ضرورتاً سنتی خواهد ماند چون ضرورتاً با دارایی و خانواده سروکار دارد. هر جامعهٔ کشاورزی هم به شکل عملی و هم استعاری دغدغهٔ ریشه ها را دارد. به هر روی، جامعهٔ صنعتی بی ریشه است و در برابر تقاضاهای تولید و مصرف که مشخصهٔ جامعهٔ تو ده وار است، همهٔ عواطف و وفاداریهای سنتی کنار گذاشته می شود.

بدینسان، محافظه کاران از اوایل سدهٔ بیستم دربارهٔ زیاده رویهای جامعهٔ توده وار هشدار داده اند. جامعهٔ توده وار خطر تباهی به صورت هرج و مرج و استبداد یا، دست کم همترازی جامعه و تبدیل آن را به انبوه مصرف کنندگان بی ریشه را به همراه دارد که بی وقفه در پی کالاهایی با نام تجاری تازه برای مصرف اند.

# محافظه کاران و کمونیسم

یکی از مضامین غالب محافظه کاری سدهٔ بیستم ترس و نفرت از کمونیسم است. در واقع، این نکته یکی از معدود مشترکات همهٔ انواع محافظه کاری است. برخی مانند روزنامه نگار و مورخی چون گَری ویلز ۲گمان میکنند محافظه کاران چنان دچار وسواس ضد کمونیستی شده اند که به خطا هر چیزی را جزئی از نبرد مرگ و زندگی بین کمونیسم و تمدن غرب می بینند [۱۷]. اما، حتی کسانی که در این نگرانی با ویلز شریک اند نیز معتقدند کمونیسم و محافظه کاری ناسازگارند، و اغـلب محافظه کاران تا آنـجا پیش می روند که می گویند این دو ایدئولوژی دشـمنانی آشتی ناپذیرند. از زمان انقلاب سال ۱۹۱۷ روسیه تاکنون، محافظه کاران در زمـوهٔ بارزترین مخالفان کمونیسم بوده اند.

چرا محافظه کاران در مخالفت با کمونیسم چنین متحد و سختاند؟ پاسخ این پرسش در ژرفا

۱۶۲ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

به دو دیدگاه متضاد دربارهٔ آزادی و سرشت انسان باز میگردد. محافظه کاران انسان را موجودی اساساً ناقص میدانند که احتمالاً به سبب خودپسندی و کوته بینی آزادی را نابجا به کار میگیرد. اما کمونیستها، که بحثش در فصلهای پنجم و ششم آمده، دیدگاهی خوشبینانه دارند. کمونیستها نوعاً منشأ مسائل اجتماعی را نه در سرشت انسان بلکه در اوضاع اجتماعی ـ بویژه تقسیم جامعه به طبقات اجتماعی و اقتصادی بر اساس مالکیت و در اختیار داشتن دارایی ـ می بینند. کمونیستها میگویند مردم به هنگام رهایی از این وضعیت فلجکننده رشد میکنند و شکوفا خواهند شد. صد البته، این نظر آشکارا با بینش محافظه کارانه در تناقض است.

از این تضادکلی سه وجه بارز سر برمی آورد که کمونیسم را در تقابل بنیادین با محافظه کاری قرار می دهد: پیشرفت، کمال پذیری، و برنامه ریزی. محافظه کاران در هر سه وجه موضع کمونیستی را مردود می دانند. نخست، بیشتر محافظه کاران، به پیروی از برک، همچنان استدلال می کنند که ایمان به پیشرفت نامعقول است. تغییر اجتماعی لزوماً بهبود نیست. در هر دگرگونی خطرات خاصی هست و آن نوع تغییرات انقلابی کمونیستها خطرناک تر و غیر واقع بینانه تر از آن است که دوراندیشان پذیرای آن باشند.

دوم، ایمان کمونیستها به پیشرفت بر اساس ایمان آشکارا توجیه ناپذیرشان به کمال پذیری جامعه و سرشت انسان است. بنابر نظر محافظه کاران، این با تمامی تجربهٔ بشر مغایرت دارد. در واقع، بعضی محافظه کاران اعتقاد به کمال پذیری انسان راکفر می دانند – یعنی آن را مغایر حقایق دینی معینی قلمداد می کنند. وقتی کمونیستها ادعا می کنند مرد و زن باید خود را از اوضاع ستم بار اجتماعی رها سازند تا زندگی پر بار و غنی شود، منکر گناه نخستین و نقص انسان شده اند. این واقعیت که کمونیستهای بسیاری از جمله کارل مارکس ، بی خدا بوده اند نیز به آتش به شدت از این اعتقاد کمونیستهای به کمال پذیری انسان در حکم توهمی خطرناک، اگر نه کفر، انتقاد می کنند.

سوم، بیشتر محافظه کاران تأکید کمونیستها را بر برنامهریزی دوست ندارند. بعضی

محافظه کاران، همانند لیبرالهای نوکلاسیک، معتقدند برنامه ریزی اجتماعی همیشه بی اثر است؛ می گویند به جای برنامه ریزی باید مسائل را به رقابت در بازار آزاد و اگذار کرد. محافظه کاران کلاسیک یا برکی معتقدند که برنامه ریزی تا اندازه ای ضروری و مطلوب است، اما فقط در مقیاسی کوچک برای تغییر اجتماعی تدریجی و جزئی. اما، کمونیستها اغلب در پی گسترده ترین و جامع ترین نوع برنامه ریزی اجتماعی اند. به نظر منتقدان محافظه کار، کمونیستها می خواهند همهٔ ابعاد جامعه را بررسی کنند تا نیازه ای اجتماعی را پیش بینی و منابع موجود را برای برآوردن این نیازها برآورد کنند، و برای حل همهٔ معضلات اجتماعی قدم پیش نهند. محافظه کاران مدعی اند که چنین برنامه ریزی در چنان مقیاسهای عظیم از ایمان بیش از اندازه به خرد انسان برمی خیزد و مشوق طرحهای اجتماعی پر طمطراقی است که با اطمینان قریب به نقین محکوم به شکست است و از این رو مردم را به نکبتی پست تر از آنچه کمونیستها برای نجات از آن برنامه ریزی کرده اند فرو می برد.

وانگهی، این گونه برنامه ریزی مستلزم تمرکز قدرت در دستهایی معدود در مرکز جامعه است. جایی برای گونه گونی یا تنوع \_جایی برای آزادی \_در سطح محلی نیست. «واحدهای کوچک» جامعه در تودهٔ همگون مستحیل می شوند، همچنانکه هر کس در جامعه \_ یعنی هر کس جز تعدادی انگشت شمار در قدرت \_با اوضاعی مشابه «همتراز» می شود. باری، دستاورد برنامه ریزی اجتماعی گسترده نه پیشرفت است نه کمال، بلکه بینوایی، ددمنشی، و استبداد است. محافظه کاران برنامه ریزی کمونیستی را متهم میکنند که به جای رهانیدن مردم از وضعیت ستم بار اجتماعی، آزادی را قربانی ستم برنامه ریزان کمونیست میکند.

با توجه به تفاوتهایی که بین محافظه کاران و کمونیستها هست چنین مخالفت شدیدی تعجب آور نیست. این تقابل چند سال پس از جنگ جهانی دوم در سال ۱۹۴۵ شدت ویژه ی یافت. به قدرت رسیدن رژیمهای کمونیستی در اروپای شرقی، آسیا، و دیگر مناطق، کمونیسم راکانون عمدهٔ دغدغهٔ محافظه کاران ساخت. اتحاد شوروی در مقام نمایندهٔ اصلی کمونیسم بین الملل در نظر بسیاری از محافظه کاران، آن گونه که رئیس جمهور رونالد ریگان زمانی نامیدش، «امپراتوری شیطان» بود. به هر حال، سقوط ناگهانی کمونیسم در سال ۱۹۸۹ در اروپای شرقی و از هم پاشیدن اتحاد شوروی دو سال پس از آن، محافظه کاران را با وضعیت غریبی مواجه

۱۶۴ 🗆 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

ساخت. اینان در مخالفت با ایدئولوژی کمونیستی کاملاً متحد باقی ماندهاند، اما این ایدئولوژی دیگر تهدیدی جدی به نظر نمیرسد. حال که دشمن مشترک محافظه کاران ظاهراً از بین رفته است، آنان با این مسأله مواجه شدهاند که دلیل تازهای برای تشکیل جبههٔ متحد بیابند و در صورت عدم توفیق به دسته های متنازع تقسیم می شوند.

## محافظه کاری کنونی: دودمانی پراکنده

حتی پیش از مرگ کمونیسم شوروی، به نظر می رسید که محافظه کاری کم کم جای خود را به تنوعی از محافظه کاریهای مختلف بدهد. البته، همهٔ محافظه کاران در نکات خاصی، مانند احترام کلی به دارایی خصوصی و مخالفت با کمونیسم، توافق دارند، اما چنان تفاو تهای فراوانی در عقاید و در تأکیدهایشان وجود دارد که امروزه می توان چهار نوع متمایز اندیشه را در محافظه کاری معاصر شناسایی کرد. در گفتگو دربارهٔ شکاف در محافظه کاری ایالات متحد در سدهٔ نوزدهم با دو نوع محافظه کاری سنتی و فردگرا آشنا شدیم. دو نوع دیگر باقیمانده محافظه کاری نوین و راست مذهبی <sup>۲</sup>است که در بیست و پنج سال اخیر ظهور کردهاند. شایسته است با توجهی ویژه به دو نوع اخیر محافظه کاری، نگاه دقیقتری به هر یک از این چهار نوع بیندازیم.

## محافظهكارى سنتى

وارثان ادوارد برک \_ آنانکه با دقت به موضعگیریهای محافظه کاری سنتی و فرهنگی چسبیدهاند ـ امروزه اغلب محافظه کار سنتی نامیده میشوند. همانند برک اینان هم جامعه را پارچهٔ ظریفی میدانند که زندگی افراد را چون تاروپود در هم تنیده است. از این منظر، جامعهٔ افراد سودپرست، که هر کدام اساساً مستقل از دیگری و از این رو در جستجوی نفع خود آزاد باشد، جامعهای بههمریخته و نایسامان است \_ بافتهای است نخنما که شایستهٔ نام جامعه نیست. مطمئناً، جامعه باید آزادی را گسترش دهد، اما محافظه کاران سنتی با برک همعقیدهاند که این آزادی باید بسامان باشد. جامعه از افراد منزوی یا ذرات جدا از هم درست نشده است، بلکه متشکل از افرادی است که در شبکهٔ پیچیدهای از مناسبات متقابل و وابسته به یکدیگر درگیرند. هر شخص پایگاه یا جایگاه ویژه و سهمی در جامعهٔ بزرگتری دارد که در آن متولد شده، زندگی میکند، و می میرد. پس، هدف فعالیت سیاسی حفظ یافت اجتماعی است تا این فعالیتهای حیاتی انسان از نسلی به نسل دیگر ادامه یابد. چون این یافت به آسانی پاره می شود، مستلزم توجه و مراقبت دائمی ماست. از این رو، سیاست، همچنانکه مایکل اکشات ( ۱۹۰۱–۱۹۹۰) فیلسوف محافظه کار انگلیسی گفته چیزی جز توجه به سامان جامعهٔ خویش نیست (۱۹

محافظه کاران سنتی، باز هم همانند برک، دارایی خصوصی را برای ثبات اچتماعی ضروری می دانند. با این حال، از نظر آنان دارایی خصوصی به معنی سرمایه داری افسارگسیخته نیست و به این نوع سرمایه داری همچنان بدگمان باقی می مانند. به گفتهٔ جورج ویل، مقاله نویس محافظه کار، سرمایه داری در سیاهترین شکل خود «حلّالی» است که می تواند شبکهٔ مناسبات سنتی را در خود حل کند (۱۹ از این رو حکومت باید مراقب باشد که رقابت اقتصادی سرمایه داری چارچوبی داشته باشد سنکته ای که باعث اختلاف شدید محافظه کاران سنتی و محافظه کاران فردگراست.

# محافظهكاران فردكرا

دیدیم که در سدهٔ نوزدهم بازرگانان، صنعتگران و گروهی دیگر معتقد به نظرات لیبرالهای نخستین در ایالات متحد محافظه کار نام گرفتند. این گرایش تا این سده تداوم یافته و بویژه در سالهای اخیر از مرزهای ایالات متحد هم فراتر رفته است. این محافظه کاران فردگرا یا بازار آزاد، جامعه را نه بافتهای ظریف بلکه بازار رقابتی در همریخته می بینند. محافظه کاران فردگرا یا بازار آزاد، گفتگو از اینکه چگونه، طبق نظر محافظه کاران سنتی، افراد ناگزیر در شبکهای از بستگیهای متقابل قرار دارند که از طریق نسلها آنان را به نیاکان و فرزندان زاده نشده شان مرتبط می سازد، ترجیح می دهند از «افرادی خشن» سخن بگویند که بدون کمک غیر وضعیت خود را بهبود

۱۶۶ 🗉 اید ٹولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

میبخشند. به علاوه، فردگرایان آزادی را نه به معنی آزادی بسامان بلکه به معنی آزادی افراد برای رقابت با یکدیگر، بویژه در عرصهٔ اقتصادی بازار آزاد، میگیرند.

محافظه کاری فردگرا همان محافظه کاری کسانی چون سناتور سابق بری گلدواتر و رونالد ریگان در ایالات متحد و مارگارت تاچر در انگلستان است. برخلاف محافظه کاران سنتی که بر ظرافت جامعه و پیچیدگی مسائل اجتماعی تأکید دارند، محافظه کاران فردگرا به این ادعا گرایش دارند که مسائل اجتماعی و راه حل آنها ساده است. به نظر اینان بیشتر مسائل عمدتاً از «دستگاه عريض و طويل حكومت» سرچشمه ميگيرد و معمولاً منظورشان دخالت بيش از انـدازهٔ حکومت در عملیات بازار آزاد است. پس، راه حل آن هم بدین ترتیب آسان است: «حکومت را از گردهٔ ما برگیرید!» هزینههای حکومتی، بویژه هزینههای رفاه اجتماعی راکاهش دهید و بازار آزاد را اگر در مسائل اخلاقی محدود میکنید در امور اقتصادی دستشان را باز بگذارید. بعضی محافظه کاران سنتی از این طرحهای فردگرا، از کاهش هزینههای خدمات بهداشتی، آموزش و پرورش، و رفاه اجتماعي انتقاد و شكوه ميكنند كه اين اقدامات بافت اجتماعي مدنيت و ثبات اجتماعي را از هم مي درد. تاچر، هنگامي كه نخست وزير انگلستان بود، و پيروانش اين منتقدان را محافظه کاران «دستمال خیس» یا به اختصار «خیسها» تامیدهاند. محافظه کاران فردگرا می گویند بگذارید بازار آزاد کارش را بکند، در نهایت به سود همه خواهد بود. بنابراین، کشمکش بین سنتیها و فردگرایان در درون اردوگاه محافظه کاران ادامه می یابد.

در عصر تهدید کمونیستی، این کشمکش اغلب با تمایل مشترک به نیروی نظامی مقتدر برای دفاع در برابر تجاوز کمونیستی محدود می شد. زیرا محافظه کاران فردگرا هم معتقد بودند حکومت باید در زمینهٔ دفاع نظامی فعال و نیرومند باشد. در واقع، همین باور بیش از هر چیز دیگری محافظه کاران فردگرا را از لیبرالهای نوکلاسیک متمایز می ساخت. اکنون که دیگر کمونیسم تهدیدی چندان جدی برای امنیت کشورهای سرمایهداری محسوب نمی شود، محافظه کاران فردگرا می توانند به گونهای روزافزون همسو با لیبرالهای نوکلاسیک حرکت کنند. با این حال، بعید است دیگر محافظه کاران به چنین حرکتی دست یازند.

محافظهكاري نوين

از زمان بحران اجتماعی در دههٔ ۱۹۶۰، صورتهای دیگری از محافظه کاری پدید آمده که مسأله را باز هم پیچیده تر کرده است. یکی از این صورتها، محافظه کاری نوین است که جایگاهی بینابین در بین محافظه کاران سنتی و فردگرا اختیار کرده است. محافظه کاری نبوین جنهت خبود را تنا اندازهای مرهون گروهی از شخصیتهای اجتماعی و دانشگاهیان برجسته است، جامعهشناسانی مانند ناتان گلیزر و دانیل بل، استاد علوم سیاسی جین کرک پاتریک (در زمان ریگان نمایندهٔ امریکا در سازمان ملل بود)، و دانیل پاتریک موینیهان، جامعه شناس دیگری که اکنون سناتور ارشد سنای امریکا از ایالت نیویورک است.

محافظه کاران نوین را اغلب لیبرالهای رفاه سرخورده توصیف کردهاند. این محافظه کاران نوین که زمانی از حامیان پرشور برنامههای «جامعهٔ بزرگ» رئیسجمهور لیندن جانسن در دههٔ شصت به شمار می آمدند، از خوشخیالی این برنامهها و سوگیری کلی لیبرالیسم رفاه رها شدهاند. آنان به این نتیجه رسیدهاند که حکومت تلاش میکند بیش از اندازه برعهده بگیرد که کارها را نه تنها بهتر نمیکند بلکه خرابتر میکند. زمان آن رسیده است که حکومت برای مردم كمتركاركند تا مردم تشويق شوند براي خود بيشتركاركنند.

محافظه کاران نوین هم، همچون محافظه کاران سنتی، به سرمایهداری با آمیختهای از تحسین و تردید مینگرند. بر شایستگیهای آن در حکم نظامی اقتصادی که می تواند ثروت فراوانی ایجاد کند معترفاند، اما دربارهٔ درهمریختگی و از همگسیختگی اجتماعی که اقتصاد بازار رهاشده فرا می آورد \_مثلاً، ناآرامی نیروی کار، بیکاری و «زیرطبقهٔ» ظاهراً همیشگی بیکاران و تحصیل ناکردگان \_نگرانند. آنچنانکه زمانی یکی از محافظه کاران نوین، ایروینگ کریستل "گفته برای سرمایهداری دو بار می توان هوراکشید، اما شایستهٔ هورای سوم نیست[۲۰]. بنابر نظر دانیل بل، سرمایهداری متضمن «تضادهایی فرهنگی» است که به واسطهٔ آنها بنیادهای اخلاقی و فکری خود را تضعیف میکند[۲۱]. سرمایهداری، از یک سو، بر تمایل مردم به عقب انداختن شادی و خشنودی تکیه دارد \_ پسانداز و سرمایه گذاری امروز برای بازده بیشتر در آینده. از سوی دیگر،

- 1- Nathan Glazer
  - 2- Daniel Bell 3- Jeanne Kirkpatrick
- 4- Daniel Patrick Moynihan
- 5- Irving Kristol

۱۶۸ 🗈 ایدنولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

سرمایهداری عصر کارت اعتباری و برنامههای فروش قسطی کالاها چنان فراوانی می آورد که احتمالاً این تصور برای مردم پیش می آید که هیچ محدودیتی وجود ندارد سکه هر چیزی امکان پذیر است \_و انسان می تواند همه چیز را همین جا و هماکنون داشته باشد. بنابراین، سرمایه داری به اعتباری با خود در ستیز است. از سویی فضیلتهای صرفه جویی، پس انداز، و سخت کوشی را تحسین می کند، حال آنکه از سوی دیگر بنگاههای تبلیغاتیش و خبرگان بازاریابیش مردم را تشویق می کنند که حالا بخرند و بعداً بپردازند و زندگی تجملی را تبلیغ می کند.

این نگرش به مسائل اقتصادی محدود نمی شود و به قول محافظه کاران نوین به حوزه های دیگر هم سرریز می کند. این نگرش «حالا بخرید، بعداً بپردازید» بویژه بدان سبب که نگرش دربارهٔ حکومت را شکل می دهد خطرناک است. محافظه کاران نوین شکوه می کنند اکنون مردم بی شماری بیش از حد و سریعتر از آنچه امکان پذیر است از نهادها، از جمله حکومت، توقع دارند. می خواهند مالیات کم بدهند و در عین حال، حکومت بیش از پیش برای برنامه های دلپسندشان خرج کند. می خواهند در سیاست هم مثل مسائل مالی شخصیشان بر اساس خطوط اعتباریشان حرکت کنند. این نگرشها که اساس سرمایه داری معاصر است پیامدهای بالقوه نکبت باری دارد. این امر بویژه در نظامهای دموکراسی جدید مصداق دارد که هر یک از گروههای نگرش را نمی توان نادیده گرفت \_ بدهی روزافزون، کسر بودجه های بیشتر از حد تصور، و از مهمه بدتر، شهروندانی که اشتهایی سیری ناپذیر دارند و نمی توانند امساک کنند. و با افزایش این

پس، محافظه کاران نوین در امور داخلی به لیبرالهای شکاک گرایش دارند. از برنامه های رفاهی مورد حمایت حکومت پشتیبانی میکنند، اما اصرار می ورزند که این برنامه ها باید به مردم کمک کند مستقل شوند و بیش از پیش متکی به حکومت بار نیایند. در امور خارجی موضعی به شدت ضد کمونیستی دارند، به طور کلی می خواهند به حکومتهای ضد کمونیستی و نهضتهای شورشی در سراسر جهان کمک اقتصادی و نظامی کنند. محافظه کاران نوین همچنین به مضامین سیاسی مسائل هنری، ادبی، آموزشی و دیگر امور فرهنگی به معنی گستردهٔ کلمه، علاقهٔ شدیدی دارند. همانند همهٔ محافظه کاران فرهنگی، محافظه کاران نوین معتقدند مردم از طریق فرهنگ، خود و آرزوهایشان را تعریف میکنند. میگویند در ابعاد بیشماری از فرهنگ \_در موسیقی، ادبیات، تئاتر، و نقاشی و در مدرسه هایمان \_خودمان را همچون افرادی بدکردار، فرصت طلبانی بیاخلاص و تباه شده تعریف کردهایم و بقایای فیرهنگ غیرب راکیه زمیانی هیجانانگیز و باعظمت بود، تضعیف میکنیم یا دور میاندازیم. در واقع، گاهی محافظه کاران نوین این بحث را پیش میکشند که «فرهنگ مخالف» روشنفکران چپگرا، زنباوران، و ناراضیان جورواجور تهدید جدیتری برای ارزشها و شیوهٔ زندگی ماست تا هر تهدید واقعی یا متصور نسبت به بازار آزاد. بنابراین، آن مبارزهٔ سیاسی که محافظه کاران «راستین» بدان می پردازند در نظر آنان باید مبارزهٔ فرهنگی و فکری با این «فرهنگ مخالف» باشد. زیرا فرهنگ «نخبگان» و آموزش دانشگاهی ممکن است در آغاز در بینش و نگرش بخش نسبتاً کوچکی از جامعه تأثیر بگذارد، اما این ارزشها و نگرشها سرانجام به توده ها سرایت میکند \_درست همان سان که موی بلند و مصرف تفننی مواد مخدر تندروان دانشگاهی در دههٔ شصت سدهٔ بیستم به تدریج در سراسی جامعهٔ امریکا گسترش یافت. نتیجتاً، یکی از برنامههای پیش روی محافظه کاران نوین کوشش بـرای تذكر ارزش كار، انضباط، و فضيلت به مردم است[٢٢].

همانند دیگر محافظه کاِران فرهنگی، محافظه کاران نوین هم سیاست و فرهنگ را دو روی یک سکه می بینند. خواه روشنفکران «فرهنگ مخالف» بگویند، یا «ستارگان» تلویزیون، سینما، یا موسیقی مردم پسند، نگرشهای بسیاری از رهبران فرهنگی برای بقیهٔ جامعه آهنگ گفتار را تعیین میکند \_و آثاری نکبت بار در پی دارد. بنابر نظر یکی از رهبران محافظه کاری نوین تعجبی ندارد که:

در صد تولدهای نامشروع بعد از جنگ جهانی دوم افزایش چشمگیری یافته است .... امروزه دختران «از نظر جنسی به مراتب فعالتر» .... از گذشته اند. علت این افزایش فعالیت جنسی چیست؟ مطمئناً، فرهنگ عامه آن را تشویق میکند. از دخترانی که مدونا را ۲ می پرستند توقع تواضع نمی توان داشت (چه رسد به عفت) [۲۲].

۱۷۰ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

محافظه کاران نوین تأکید دارند که برای حفظ یا اعادهٔ انضباط و خویشتنداری ضروری در هر جامعهٔ شرافتمند باید به دگرگونیهای فرهنگی توجه کنیم \_و بکوشیم جذر و مـد فـرهنگی را کنترل کنیم. محافظه کاران نوین در این مورد با راست مذهبی همعقیدهاند.

#### راستِ مذهبی

چند سال پس از جنگ جهانی دوم، تعدادی از کشیشان پروتستان و پیرو کلیسای انجیلی مبارزهای را با خطرات آنچه آنان «کمونیسم ملحد و بی خدا» می نامیدند رهبری کردند. در دههٔ ۱۹۷۰ این مبارزات به صورت نهضت بزرگتری درآمد که به راست مذهبی معروف شد. این نهضت نشاندهندهٔ واکنش در برابر تغییراتی بود که بسیاری طی دههٔ ۱۹۶۰ در جامعهٔ امریکا شاهد بودند و عمیقاً نسبت بدانها تأسف می خوردند. میزان فراوان طلاق و جنایت، فساد شهری و شورش، سیاههٔ روزافزون اعانه بگیران، کاهش میهن دوستی، مصرف گستردهٔ مواد مخدر، سقط جنینهای قانونی \_همه نشان آن بود که ایالات متحد راه را گم کرده است. زمان برای جنبشی که کشور را به شیوههای سنتی بازگرداند آماده بود. بنابر نظر راست مذهبی، وقت آن رسیده بود که هم در حکومت و هم در جامعه مردم به اخلاق برگردند.

رهبران راست مذهبی اخلاق را همان احکام اخلاقی بنیادگرایی مسیحی می دانستند. بنیادگرایان مسیحی معتقدند که نباید کتاب مقدس را به گونهای نمادین خواند، بلکه باید آن را تحتاللفظی فهمید، زیرا هر کلمهاش بیانگر ارادهٔ پروردگار است. به همین دلیل است که مثلاً با آموزش نظریهٔ تطور داروین در مدرسههای دولتی مخالفت میکنند و به طور کلی رشد انسان دوستی لیبرالیستی یا غیر دینی را خوار می شمارند. به نظر آنان ایالات متحد در حکم ملتی مسیحی بنیاد گذاشته شد و رشد کرد، و اکنون باید به ریشهاش باز گردد. تعجبی ندارد که رهبران راست مذهبی اغلب از کشیشان کلیساهای انجیلی بودهاند –جری فالول<sup>۱</sup> از «جناح اکثریت اخلاقی»<sup>۲</sup> و پت رابرتسن<sup>۳</sup> از «ائتلاف مسیحی»<sup>۲</sup> شاید از جملهٔ برجسته ترین آنان باشند.

راست مذهبی مدعی دموکراسی هم است، که منظورشان پیروی جامعه از رهیری اکثریت «اخلاقی» و بر حق مسیحی است. این «اکثریت اخلاقی» به کجا رهنمون است؟ همان گونه که

1- Jerry Falwell

4- Christian Coalition

آرزوی محافظه کاران فردگرا بود، به دخالت کمتر حکومت در اقتصاد، اما به حکومتی بزرگتر و فعالتر در دیگر امور ره می سپارد. در گذشته، راست مذهبی برای دفاع جانانه برای متوقف ساختن و عقب نشاندن تهدید کمونیسم مبارزه کرده است. این جناح همچنین خواهان افزایش مداخلهٔ حکومت در فعالیتها و عرصه هایی از زندگی است که دیگران، از جمله بسیاری از دیگر محافظه کاران، خصوصی می انگارند. اینان می خواهند دولت سقط جنین را ممنوع کند و در مدرسه های دولتی زمانی را به نماز و دعا اختصاص دهد، فعالیتهای جنسی خاصی را محدود یا غیر قانونی اعلام کند، و کتابخانه های همگانی و مراکز آموزشی را از مطالب و آثاری که از نظر آنان خلاف اخلاق محسوب می شود پاکسازی کند. راست مذهبی از این نظر و دیگر نظرها، قدرت حکومت را بسیار گسترش می دهد. و از این لحاظ، نظرات آنان با دیدگاههای اعلام شده دیگر محافظه کاران در تقابل آشکار است.

به هر روی، محافظه کاران راست مذهبی در افق گستردهای که امیدوارند بدان دست یابند، با دیگر محافظه کاران توافق دارند. به گفتهٔ رالف رید<sup>۱</sup>، رهبر پیشین «ائتلاف مسیحی»، اعضای این ائتلاف برای بیداری روحانیای تـلاش و دعـا مـیکنند کـه بـه بـازگشتی فـرهنگی و سـیاسی میانجامد. او مینویسد، اگر قرار است چنین شود:

امریکا بسیار شبیه دو قرن نخستین به وجود آمدن این کشور می شود، یعنی پیش از در همریخنگی اجتماعی ناشی از ویتنام، انقلاب جنسی، واترگیت، و انفجار دولت رفاه. ملت ما بار دیگر عروج خواهد کرد، با اعتماد به نفس، سربلند، و از نگاه اخلاقی نیرومند خواهد شد. حکومت کوچک و شهروندان یافضیلت می شوند و نهادهای میانجی چون کلیسا و سازمانهای داوطلب بسیاری از وظایف کنونی را که به بوروکراسی تفویض شده برعهده خواهند گرفت. به جای آنکه امریکاییها برای حل مسائلشان به واشنگتن روی ببرند، به یکدیگر روی خواهند آورد.

**نتیجه** پس، دربارهٔ وضعیت کنونی محافظه کاری چه می توان گفت؟ دو موضوع عیان است. نخست اینکه انواع مختلف محافظه کاری با کشمکشی زحمتزا با یکدیگر همزیستی دارند. در بعضی

۱۷۲ 🛽 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

امور توافق دارند و می توانند همکاری کنند، اما در بسیاری امور شدیداً پراکند، اند. این بویژه در حکومت ریگان آشکار بود که هر چهار نوع محافظه کاری بر سر جهتگیری دولت نزاع می کردند. این نزاع در همهٔ مباحثات گوناگون، مانند مباحثه بر سر ازدواج همجنس بازان و خدمت در ارتش ادامه یافته است. مردکامگان محافظه کار از «جمهوریخواهان کلبهٔ چوبی» دربارهٔ این مسائل با راست مذهبی اختلافی آشکار دارند. همچنین محافظه کاران فردگرا مانند بری گلدواتر که سالها مدافع حق سقط جنین بوده است و اعلام کرده به مردکامگان باید اجازهٔ خدمت در نیروهای مسلح داده شود، زیرا «برای راست تیر انداختن لزومی ندارد که حتماً راست باشی!»

نکتهٔ لازم دیگر دربارهٔ وضعیت محافظه کاری معاصر این است که این جار و جنجال می تواند نشانهٔ زنده بودن محافظه کاری باشد. اینکه مردم بحث دربارهٔ محافظه کاری «راستین» و جهت «درست» محافظه کاری را ارزشمند می یابند. گواه آن است که محافظه کاری نیرویی قدرتمند در سیاست جهان انگلیسی زبان باقی مانده است. در اینجا و در بسیاری جاهای دیگر مردم بسیاری آشکارا از ثمرات لیبرالیسم ناخشنودند و هیچ نوع احساسی هم در مورد سوسیالیسم ندارند. برای این مردم محافظه کاری همچنان ایدئولوژی پر جاذبه ای می ماند.

### محافظه کاری در مقام ایدئولوژی

با توجه به شکافها و تنوعی که در اردوگاه محافظه کاری وجود دارد، آیا سخن گفتن از محافظه کاری در مقام ایدئولوژی یگانهای جا دارد؟ از نظر ما چنین است. یک دلیل آنکه شکافهای درون محافظه کاری بیشتر از شکافهای دسته بندیهای پیروان دیگر ایدئولوژیها نیست. دیگر اینکه، تفاو تهایی که انواع گوناگون محافظه کاری را از هم متمایز می سازد نباید «شباهتهای خانوادگی» مشخصی را که در بین همهٔ آنها مشترک است محو سازد. این را می توان با توجه به اینکه محافظه کاری چگونه چهار نقش همهٔ ایدئولوژیها را ایفا می کند توضیح داد: نقش توضیحی، نقش ارزشیابی، نقش جهت دهی، و نقش برنامهای.

نقش توضيحي. اغلب محافظه كاران نقص انسان را اساس توضيح علت وضعيت موجود

اجتماع میدانند. محافظه کاران به عوامل دیگری هم اشاره میکنند \_مثلاً، اوضاع تاریخی و احوال اقتصادی و یقیناً سیاستهای حکومتی و گرایشهای فرهنگی \_اما در نهایت، همهٔ اینها را به شکنندگی سرشت ناقص انسان باز میرسانند. اگر اوضاع خراب است، احتمالاً از آن روست که مردان و زنان خطاپذیر که حکومت را نمایندگی میکنند، کوشیدهاند بیش از آنچه انسان می تواند برعهده بگیرند. اگر اوضاع خوب است، از آن روست که آرزوها و توقعاتشان را محدود و محتاطانه اقدام کردهاند.

نقش ارزشیابی. اما چگونه میدانیم کارها خوب یا بد است؟ محافظه کاران معمولاً با توسل به صلح و ثبات اجتماعی به ارزشیابی اوضاع اجتماعی می پردازند. اگر مناسبات بین طبقات یا سطوح مختلف جامعه به گونهای موزون باشد که رهبران در برابر پیروانشان مسئول باشند و پیروان به رهبران وفادار، آنگاه بافت اجتماعی وضعیت خوبی دارد. به هر روی، چنانچه ستیز، کشمکش و تلخی این بافت را از هم دریده باشد، لازم است برای تعمیر بافت اجتماعی فرسوده اقدام شود.

نقش جهتدهی. محافظه کاری به فرد می گوید که صرفاً یک فرد نیست. هر یک از ما جزئی از کلی بزرگتریم و هر یک باید تشخیص بدهیم که در هر اقدام خود خیر کل جامعه را در نظر داشته باشیم. بهترین شیوهٔ این کار معمولاً اجرای نقش خود در جامعه ــپدر و مادری خوب بودن یا معلم، مهندس، یا لوله کش خوب بودن ــو تشخیص اهمیت آمیزش با همهٔ افراد دیگر برای ایجاد هماهنگی اجتماعی است. محافظه کاران فردگرا بر سر این نکته با دیگران اختلافی جدی دارند، زیرا از فردگرایی رقابتی طرفداری میکنند. اما از این نظر تنها به سنت لیبرالی نزدیکترند تا سنت محافظه کاری کلاسیک برک و جانشینانش.

نقش برنامهای. آن برنامهٔ سیاسی که محافظه کاران دنبال میکنند با توجه به زمان و مکان تفاوت دارد اما پیام کلی محافظه کاران این است که کارها را به آرامی به دست بگیریم، با دقت پیش برویم، بر این اساس که خوب اندک بهتر از آسیب زیاد است. محافظه کاران میگویند در خیره شدن به امکانات آیندهای شکوهمند، آدمی بسیار آسان برکاتی راکه از آنها برخوردار است نادیده میگیرد. بهتر است چشم از افقهای دور برداریم تا مناظر پیرامون خود را بهتر درک کنیم. محافظه کاران میگویند وقتی محیط خویش را خوب می بینیم، شادمان در حفظ آن میکوشیم.

۱۷۴ 🖬 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

# محافظهکاری و دموکراسی

این اشتیاق به حفظ چیزهای خوبی که جامعه هماکنون از آن برخوردار است کمک میکند تا درک کنیم چگونه طی سده گذشته محافظه کاری که با نگرشی مشخصاً ضد دموکراتیک آغاز شده بود، با آرمان دموکراتیک کنار آمده است. در جوامعی که دموکراسی بخش جدایی ناپذیر بافت اجتماعی است و شیوهٔ مرسوم و سنتی زندگی شده، محافظه کاران از دموکراسی حمایت میکنند. اما همیشه شکل حمایت از نوع عفیف یا متواضع دموکراسی نمایندگی را به خود میگیرد.

پس، نظر محافظه کاری دربارهٔ سرشت انسان به بینشی متواضعانه در مورد آنچه در هر جامعهٔ سیاسی، از جمله دموکراسی، امکان پذیر است می انجامد. با فرض ضعف خرد انسان و گرایش نیرومندش به خودپسندی، محافظه کاران انتظار دارند هر دموکراسی ناب به آنارشی بگراید و اندکی پس از آن دیکتاتوری یا استبداد خدایگانی به دنبال آید. بنابراین، محافظه کاران تنها هنگامی دموکراسی را می پذیرند که مردم در کل قدرتی محدود و تقاضاهای محدودی داشته باشند. مردم باید خویشتنداری را بیاموزند، یا دست کم یاد بگیرند قدرت کافی در اختیار کسانی بگذارند که بافضیلت و دوراندیش اند و آریستوکراسی طبیعی هر جامعه را تشکیل می دهند تا بتوانند بر مردم نظارت داشته باشند. مردم به جای روی آوردن به عوام فریبان و کسانی که عوام را تحریک میکنند، باید رهبران محتاط و محافظه کاری را انتخاب کنند که وظایف خود را با دقت بسیار با توجه به نیازهای مردم و ظرافت بافت اجتماعی انجام خواهند داد. از این فراتر امکان

يادداشتها

2. Peter Viereck, Conservatism: From John Adams to Churchil (New York: Van Nostrand Reinhold, 1956), p. 19.

3. Anthony Quinton, *The Politics of Imperfection* (London: Faber & Faber, 1978), and N. K. O'Sullivan, *Conservatism* (New York: St. Martin's Press, 1976), chap. 1.

4. Peter Viereck, Conservatism Revisited (New York: Collier Books, 1962), p. 35.

همچنین رمان سالار مگسها (Lord of the Flies) اثر ویلیام گلدینگ (William Golding) (۱۹۵۴) را ببینید.

5. Robert Bork, Slouching Towards Gomorrah: Modern Liberalism and American Decline (New York: Harper Collins, 1996), p. 21.

6. Isaac Kramnick and Frederick Watkins, *The Age of Ideology: 1750 to the Present,* 2nd ed. (Englewood Cliffs: NJ: Prentice Hall, 1979), p. 27

7. Reflections on the Revolution in France, ed. Conor Cruise O'Brien (Harmondworth: Penguin, 1968), pp. 194-195.

همچنین کتاب زیر را ببینید:

Terence Ball and Richard Dagger, eds., Ideals and Ideologies: A Reader, 3rd ed. (New York: Longman, 1999), selection 24.

8. ibid., p. 91.

Roger Scruton, The Meaning of Conservatism (London: Macmillan, 1984), p. 19
 Hanna Pitkin, ed., Representation (New York: Atherton, 1969), pp. 174-175.

برای تفسیر طنزالود یکی از محافظه کاران سدهٔ بیستم دربارهٔ این ادعا، رمان زیر را ببینید:

Evelyn Wauhg, A Handful of Dust (1934).

12. Considerations on France, in Jack Lively, ed., The Works of Joseph de Maistre (New York: Macmillan, 1965), p. 78;

همچنین کتاب زیر را ببینید:

Ideals and Ideologies, selection 25. 13. Viereck, Conservatism, pp. 165-166.

۱۷۶ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

14. Ibid, p. 44.

José Ortega y Gasset, The Revolt of the Masses (New York: W. W. Norton, 1932), p.
 77.

همچنین نگاه کنید به:

Ball and Dagger, eds., Ideals and Ideologies, selection 27. 16. I'll Take My Stand, by Twelve Southerners (New York: Harper & Brothers, 1930). 17. Garry Wills, Confessions of a Conservative (Garden City, NY: Doubleday, 1979). ۱۸. نگاه کنید به مقالات در

Oakeshott's Rationalism in Politics (London: Methuen, 1962),

بويژه مقالات "Political Education" و "On Being Conservative". بخش بيشتر مقالة آخر در Ball and Dagger, eds., *Ideals and Ideologies*, selection 28 آمده است.

19. George Will, Statecraft as Soulcraft: What Government Does (New York: Simon & Schuster, 1983, pp. 119-120)

20. Irving Kristol, Two Cheers for Capitalism (New York: Basic Books, 1978).

21. Daniel Bell, The Cultural Contradictions of Capitalism (New York: Basic Books, 1976).

22. William Bennett, ed., The Book of Virtues: A Treasury of Great Moral Stories (New York: Simon & Schuster, 1993).

23. Irving Kristol, "Family Values'-Not a Political Issue," Wall Street Journal (December 7, 1992), 14;

به نقل از

Mark Gerson The Neoconservative Vision: From the Cold War to the Culture Wars (Lanham, MD: Madison Books, 1996), p. 270.

24. Ralph Reed, Politically Incorrect: The Emerging Faith Factor in American Politics (Dallas, TX: Word Publishing, 1994), pp. 35-36;

همچنین نگاه کنید به:

Ball and Dagger, eds., Ideals and Ideologies, selection 31.

#### براى مطالعة بيشتر

Berlin, Isaiah. "Joseph de Maistre and the Origins of Fascism," in Berlin, The Crooked Timber of Humanity: Chapters in the History of Ideas. New York: Vintage Books, 1992.

Buckley. William F., Jr., and Charles R. Kesler, eds. Keeping the Tablets: Modern American Conservative Thought. New York: Harper & Row, 1987.

Dunn, Charles W. and J. David Woodard. The Conservative Tradition in America. Lanham, MD: Rowman & Littlefield, 1996.

Gerson, Mark. The Neoconsercative Vision. Lanham, MD: Madison Books, 1996.

\_\_\_\_, ed. The Essential neoconservative Reader. New York: Addison Wesley, 1996.

Hodgson. Godfrey. The World Turned Rightside Up: A History of the Conservative Ascendancy in America. New York: Houghton Mifflin, 1996.

Hogg, Quintin. The Case for Conservatism. Harmondsworth: Penguin, 1947.

kirk, Russell. The Conservative Mind: From Burke to Eliot, 4th ed. New York: Avon Books, 1968.

\_\_\_\_, ed., The Portable Conservative Reader. Harmondsworth: Penguin, 1982.

Nash, George H. The Conservative Intellectual movement in America: Since 1945. New York: Basic Books, 1979.

O'Gorman, Frank. Edmund Burke: His Political Philosophy. London: Allen & Unwin, 1973.

Rossiter, Clinton. Conservatism in America: The Thankless Persuasion, 2nd cd. New York: Random House, 1962.

Steinfels, Peter. The Neoconservatives. New York: Simon & Schuster, 1979.

Wills, Garry. Nixon Agonistes: The Crisis of the Self-Made Man. New York: New American Library, 1971.

فصل ينجم

# سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس

هر جاکه آدمیان مالی خصوصی دارند و پول معیار سنجش هر چیز است، عادلانه حکومت کردن بر جمهور آنان یا شکوفا کردنشان در کامروایی دشوار است.

توماس مور<sup>ر</sup>، آرمانشهر<sup>۲</sup>

سوسیالیسم نوین همچون محافظه کاری کلاسیک تا اندازهای با انتقاد از لیبرالیسم پایان سده هجدهم و اوایل سدهٔ نوزدهم آغاز شد. سوسیالیستها نیز همچون محافظه کاران، با تأکید لیبرالها بر منفعت شخصی، رقابت، و آزادی فردی مخالف بودند. زیرا سوسیالیستهای آن زمان هم مثل امروز معتقد بودند که انسان طبیعتاً موجودی اجتماعی یا گروهی است. افراد به تنهایی زندگی، کار، یا تولید مثل نمیکنند، بلکه با هم همکاری دارند. سوسیالیستها بنیاد جامعهای راکه هر کس در آن بتواند به نسبت از آزادی، عدالت، و شکوفایی برخوردار شود، نه در رقابت بین افراد، بلکه در همکاری میان آنان می بینند.

اما سوسیالیستها، برخلاف محافظه کاران کلاسیک، هیچ ارج خاصی برای رسم یا سنت قائل نیستند. از علاقهٔ محافظه کاران به دارایی خصوصی هم بی بهره اند. در واقع، از منظر سوسیالیستی، دارایی خصوصی منشأ تقسیم طبقاتی است که گروهی را در موضع قدرت و ممتاز قرار می دهد و گروهی دیگر را محکوم به فقر و درماندگی می کند. سوسیالیستها، در عمل، همیشه خواهان برنامه هایی اند که ثروت و قدرت را متعادل تر در سراسر جامعه توزیع می کند برنامه هایی که محافظه کاران نوعاً از آنها با عنوان «همترازی» شکوه می کند. سوسیالیستها میگویند هر چه مردم تولید می کنند، به اعتباری، محصولی اجتماعی است، و هر کس که در

۱۸۰ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

تولید کالا مشارکت میکند سزاوار سهمی از آن است. این بدان معنی است کـه بـرای مـنفعت همگان، جامعه در حکمجمع، و نه افراد خصوصی، باید مالک و ناظر بر دارایی بـاشد. هـمهٔ سوسیالیستها به این اعتقاد بنیادین ایمان دارند.

اما معنای دقیق این حرف چیست؟ حد مالکیت و نظارت جامعه بر دارایی کجا است؟ پاسخ سوسیالیستهای گوناگون به این پرسش متفاوت است. بعضی معتقدند اغلب کالاها را باید دارایی همگانی در نظر گرفت؛ گروهی دیگر بر آناند که فقط وسایل عمدهٔ تولید \_مانند رودها و جنگلها، کارخانه ها و معادن بزرگ \_باید مالکیت و نظارت همگانی داشته باشد. جای بیشترسوسیالیستها بین این دو موضع است، بدون آنکه هیچ توافق آشکاری، بجز دربارهٔ این اصل کلی که هر آنچه سهم چشمگیری در تولید، توزیع، و تحویل کالاهای ضروری جامعه دارد، باید به نفع همگان زیر نظر جامعه باشد.

این نکته پرسش دیگری را برمی انگیزد: جامعه چگونه باید این نظارت را اعمال کند؟ گفتن اینکه جامعه در حکم جمع باید مالک و ناظر بر کارخانه های برق باشد یک چیز است، اما تعیین چگونگی ادارهٔ کارخانه های برق به دست جامعه چیزی دیگر است. آیا هر کس باید در کارخانهٔ برق به نوبت کار کند، یا دربارهٔ عملیات روزانهٔ کارخانه تصمیم بگیرد؟ هیچ سوسیالیستی تا این حد پیش نمی رود. در عوض، آنها عموماً به نفع نظارت متموکز<sup>1</sup> یا نامتمرکز<sup>7</sup> بر دارایی همگانی استدلال کرده اند. هو اداران نظارت متمرکز می خواهند دولت یا حکومت به نام جامعه مسئولیت مدیریت داراییها و منابع را برعهده گیرد. اتحاد شوروی این راه را پی گرفت. تموکزگرایان جامعه برنامه ریزی، هماهنگ و اداره کند. دیگر سوسیالیستها با این ادعا در ستیزند و به جامعه برنامه ریزی، هماهنگ و اداره کند. دیگر سوسیالیستها با این ادعا در ستیزند و به بوروکراسیهای لخت و تنبلی اشاره می کنند که بر اقتصادهای متمرکز مسلط می شوند. به دیدهٔ اینان، بهترین شیوهٔ اعمال نظارت بر داراییهای همگانی شیوهٔ نامتمرکز است ـ یعنی واگذاری این نظارت به گروههایی در سطح محلی، بویژه به کارگرانی که در کارخانه، مزرعه، و فروشگاهها این نظارت به گروههایی در سطح محلی، بویژه به کارگرانی که در کارخانه، مزرعه، و فروشگاهها زیر نظارت به گروههایی در سطح محلی، بویژه به کارگرانی که در کارخانه، مزرعه، و فروشگاهها سوسیالیسم و کمونیسم: از مور تا مارکس 🗉 ۱۸۱

باری، سوسیالیستها هم مثل محافظه کاران و لیبرالها، بین خودشان دربارهٔ مسائل مهم اختلاف دارند. اما سوسیالیستها در مخالفت با سرمایه داری بی حد و حصر متفق اند و به گمان آتان در هر جامعه ای که این نوع سرمایه داری صورت غالب دادوستدهای اقتصادی باشد، توزیع قدرت را هم شکل می دهد. قدرت مردم فقیر به مراتب کمتر از ثرو تمندان است ساز این رو که برای نظارت بر زندگی، انتخاب محل و شیوهٔ زیست خود توانایی چندانی ندارند. سوسیالیستها ادعا می کنند در جامعهٔ سرمایه داری، اصطلاحاتی چون «آزادی» و شعارهایی مانند «فرصت برای برای بسیاری از کارگران آواز خوش دُهل از دور است. از این رو، برای درک علت مخالفت سوسیالیستها با سرمایه داری باید به تلقی آنان از آزادی بپردازیم. سپس با چنین پس زمینه ای تاریخ سوسیالیستها با سرمایه داری باید به تلقی آنان از آزادی بپردازیم. سپس با چنین پس زمینه ای

#### آزادی و سرشت انسان

اغلب، بویژه در غرب، می شنویم که سوسیالیسم «مخالف آزادی» است. حال آنکه، باید این ادعا را شرح و اثبات کرد. بی تردید سوسیالیستها با درک فردگرایانهٔ لیبرال از آزادی که در فصل سوم بحث شد و با معنای محافظه کارانهٔ «آزادی بسامان» که در فصل چهارم توصیف شد، مخالف اند. این مخالفت بدان معنا نیست که آزادی را ناخواستنی یا بی اهمیت بدانند، بلکه مفهوم دیگری از آزادی ارائه می دهند. برای فهم بهتر این نظریهٔ دیگر بار به الگوی سه پایهٔ خودمان برمی گردیم. سو سیالیستها فرد تنها یا انتزاعی را آن عاملی که باید آزاد باشد نمی دانند، بلکه منظر رشان افراد در روابطشان است. سو سیالیستها میگویند انسان موجودی اجتماعی یا گروهی است. بنابراین، باید عامل را شخصی در نظر بگیریم که به شیوه های گوناگون در ارتباط و وابستگی با دیگران است. باید عامل را بالاخص افرادی در نظر بگیریم که درگیر مناسبات تولید، توزیع، و مبادله با دیگران اند. به سخن دیگر، عامل همان تولیدکننده یا کارگری است که نه در مقام فردی تنها بلکه در حکم عضو یک طبقه – طبقهٔ کارگر – در نظر گرفته شود. علاوه بر این، اعضای طبقهٔ کارگر در در حکم عضو یک طبقه – طبقهٔ کارگر – در نظر گرفته شود. علاوه بر این، اعضای طبقهٔ کارگر

۱۸۲ 🛽 اید نولوژی دای سیاسی و ارمان دموکراتیک

کار، سهم منصفانهای از محصول تولیدشده (یا سود حاصل)، دخالت در ادارهٔ امور، و وجود فرصت یکسان برای هر فرد برای به کار گرفتن تمام ظرفیت استعدادهایش. کارگران سرانجام در تعقیب این هدفها درمی یابند که نظام تولید سرمایه داری با ایجاد *موانع گ*وناگون امیدهایشان را به یأس می کنیاند.

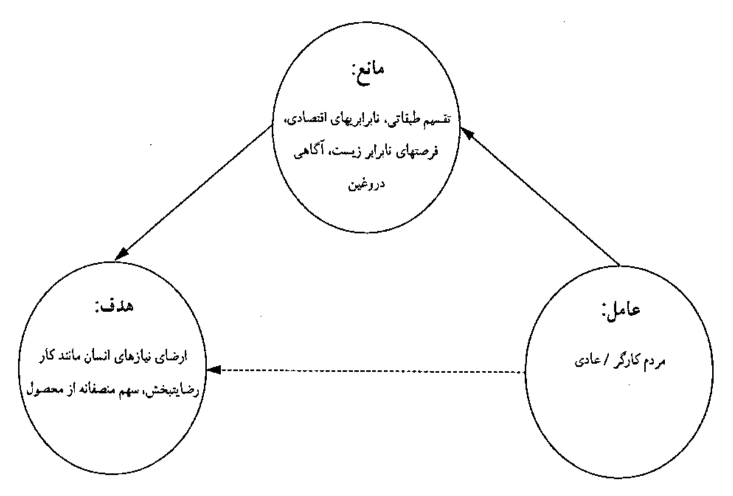
این موانع یا بندها ممکن است مادی یا ذهنی باشد. یکی از همین موانع تقسیم جامعه است به طبقهٔ ثروتمندان مالک و طبقهٔ فقیرتر تولیدکننده که مجبورند کار خود را برای زندگی بخور و نمیر بفروشند. کسانی که ناچارند تکهٔ گندهٔ وقت و انرژی خود را فقط وقف زنده ماندن کنند، بعید است بتوانند به پرورش کامل استعدادهای خود امید داشته باشند. وانگهی، تقسیم جامعه بعید است بتوانند به پرورش کامل استعدادهای خود امید داشته باشند. وانگهی، تقسیم جامعه بعید است بتوانند به پرورش کامل استعدادهای خود مید داشته باشند. وانگهی، تقسیم جامعه بعید است بتوانند به پرورش کامل استعدادهای خود مید داشته باشند. وانگهی، تقسیم جامعه پرو طبقاتی با ثروت اقتصادی و قدرت سیاسی نابرابر به تیز و تند شدن اختلافات طبقاتی می انجامد که این نابرابریها را از نسلی به نسل بعد، جاری می سازد. از قدیم گفته اند «ثرو تمندان ثرو تمندتر، و فقیران فقیرتر می شوند» و به همان اندازه که ثرو تمندان مالک نظام آموزش و پرورش و اطلاعات (فرستندهای رادیو و تلویزیون، روزنامهها، و مانند اینها) شوند یا به هر روی بر این دستگاه نظارت کنند می توانند باز هم موانع دیگری را ایجاد یا حفظ کنند. اینان مثلاً، می توانند با تضمین نادانی فقیران دربارهٔ صورتهای اساساً متفاوتی که به جای وضعیت موجود می توان بر پا کرد، موانع ذهنی ایجاد و چنین بندهایی را حفظ کنند. بدین سان اعضای طبقات فقیرتر را می توان دربارهٔ منافع «واقعی» یا «راستینشان» و دیدگاههای سیاسی و سامانهای اقتصادی دیگر که به منافع آنان بهتر خدمت میکند در جهل نگاه داشت.

پس، رهایی از چنین موانعی آزادی راستین است و آزادی در پیگیری اهداف و آرزوهای خویش – تا جایی که این اقدامات به دیگران آسیب نرساند و زیانبار نباشد. بدینسان نباید کسی آزاد باشد که از زحمت دیگری سود خصوصی ببرد. از آن روی که انسانها موجوداتی گروهی یا اجتماعیاند، سخن گفتن از آزادی یک کس و نبود آزادی کس دیگر معنا ندارد. یا همه آزادند یا هیچ کس آزاد نیست. کارل مارکس و فریدریش انگلس در بیانیهٔ کمونیستی این نکته را خاطرنشان و اعلام کردند که در جامعهٔ سوسیالیستی «شرط رشد آزادانهٔ هر کس، رشد آزاد همه سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۱۸۳

است.» این مفهوم آزادی با نظریهٔ لیبرالی که قبلاً بررسی کردیم کاملاً متفاوت و در شکل ۵–۱ خلاصه شده است.

### پیشگامان سوسیالیسم

نخستین نامی که از ایدئولوژی سوسیالیسم، یا دست کم، از نوع کمونیستی ایس ایدئولوژی تداعی میشود، احتمالاًکارل مارکس است. با این حال، قرنها پیش از مارکس سوسیالیسم وجود داشته است[۱]. گرچه افلاطون اشتراک همگانی کالاها و همسران را به طبقهٔ خاصی در جامعهٔ آرمانی، یعنی نگهبانان<sup>۱</sup>، محدود میکند، جمهور وی (حدود ۳۸۰ ق. م.) نمونهای نخستین



شکل ۵-۱ مفهوم سوسیالیستی آزادی

است[۲]. مسیحیان صدر مسیحیت در سدههای اول و دوم میلادی نـمونهٔ نسـبتاً مـتفاوتی از سوسیالیسم را اختیار کردند. آنان معتقد بودند مسیحیان وظیفه دارند در کار و متاعهای دنیوی با

۱۸۴ 🖾 ایدنولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

یکدیگر انبازی کنند. این گونهٔ سادهٔ کمونیسم تا پایان قرون وسطا در زندگی سلک رهبانی ادامه یافت و هنوز هم در بعضی صومعهها باقی است.

اندیشمنذان آرمانشهری مانند سرتوماس مور (۱۴۷۸–۱۵۳۵)، قدیس و شهید کاتولیک در آغاز سدهٔ شانزدهم، علاج گناهانی همچون غرور، حسرت و اَز را در مالکیت اشتراکی میدیدند. مور ادعا می کرد سیاستهای مشوق رقابت برای کسب سود مشوق این گناهان نیز است. در نتیجه، بیشتر مردم فقیر و ناتوان بودند، در حالی که تعدادی انگشت شمار قدرتمند و ثروتمند شدند. و حتى، اين تعداد انگشتشمار در ازاي آن ثروت مادي كه به دست آوردند بهايي پرداختند، چون دنبال پول و مقام دویدن موجب شد از لحاظ معنوی و اخلاقی مستضعف بمانند. شخصیت اصلی کتاب آرمانشهر مور (۱۵۱۶) میگوید: «هر جا که آدمیان مالی خصوصی دارند و پول معیار سنجش هر چیز است، عادلانه حکومت کردن بر جمهور آنـان یـا شکـوفا کـردنشان در کامروایی دشوار است ... اعتقاد واثق دارم که توزیع برابر و عادلانهٔ کالا عملی نیست، و رفاه راستین در امور انسانی ممکن نیست، مگر آنکه دارایی خصوصی غیر قانونی و ممنوع شود»[۲]. و در *آرما*نشهر چنین است. پول محو شده است. هر خانوار کالا یا خدمتی در اختیار جامعه میگذارد و مجاز است آنچه نیاز دارد، به رایگان، از انبارهای مشترک غله و دیگر کالاهای اساسی بردارد. به محض آنکه ترس از فقر و گرسنگی و بیخانمانی برطرف شود، بنیانهای اَز و حسرت ناپدید می شود[۲]. جامعهٔ حاصل، در واقع، همچنانکه در نام جناسی یوتوپیا (utopia) (از واژهٔ يوناني eu-topos) پيداست، به معنى «مكان نيكو و شاد» يا «بيمكان» است. [در فارسي كلمات «ناکجا آباد» و «آرمانشهر» بیشتر به کار می رود.]

البته، آرمانشهرهایی از نوع کتاب مور ساختههایی ادبی باقی ماندند \_تخیل باروری را سپاس که آنها را متصور شد، اما به رغم این حقیقت، این ساختهها برجهایی رؤیایی بودند. به هر روی، در پی جنگ داخلی انگلیس در دههٔ ۱۶۴۰، دنیای واقعی برای دورهای کوتاه بسیار پذیرای رؤیاهای افراطی و طرحهای آرمانشهری به نظر میرسید. طی این دوره، فرقههای متعدد سوسیالیستی یا کمونیستی سبز شدند. یکی از این فرقهها، «دیگرها» امدعی بودند خداوند سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۱۸۵

زمین را برای همهٔ مردم آفریده تا به اشتراک از آن بهره گیرند؛ بنابراین، خدا دارایی خصوصی را منع کرده و باید از بین برود. جرارد وینستنلی مینویسد «زمین گنجینهٔ مشترکی است» که همه حق دارند آنچه نیاز دارند از آن برگیرند ها. دیگرها با این مقدمه به پیریزی کمونهایی پرداختند و شخم زدن زمین برای کاشت را آغاز کردند. اما چون بعضی زمینهایی را که شخم زدند از نظر حقوقی متعلق به آنان نبود، خیلی زود با قانون درگیر شدند و مقامات به جبر کمونهایشان را پراکندند.

این نوع و انواع دیگر نظرات دربارهٔ جامعهٔ سوسیالیستی یا کمونیستی بیشتر بینشی کشاورزی است. کارگران باید کارگر کشاورزی باشند و همراه همدیگر زمین را شخم میزدند و در محصول شریک می شدند. اما این بینش کشاورزی کهن با فرا رسیدن انقلاب صنعتی منسوخ شد. در اواخر سدهٔ هجدهم و اوایل سدهٔ نوزدهم، دهها هزار روستایی کشتگر زمینهای کشاورزی را ترک کردند، یا در مواردی به زور از آنجا رانده شدند تا در کارخانه و معدن کارکنند. نیروی بخار جایگزین نیروی اسب شد. کشتی بخار جای کشتی بادبانی را گرفت، لکوموتیو به جای در شکه آمد و ماشین ریسندگی جای چرخدستی را گرفت. دیگر کارگران با کشت فصلی زمین محدود نمی شدند، بلکه گیر نواختهای سخت تر و پی گیرتر کارخانه افتاده بودند. تمام اعضای خانوادهها می ساعت کار می کردند. این خانواده ها اغلب گرسنه با مسکن نامناسب، و گاه بی خانمان، زندگی نکبت بار و کثیفی را می گذراندند.

بعضی اشخاص درهم ریختگی و گسیختگیهای اجتماعی حاصل از سرمایه داری آغازین را گریزناپذیر فرض می کردند، اما گروهی دیگر این تباهیهای غنیر لازم و غیر انسانی را مردود می شمردند. ویلیام بلیک'، شاعر انگلیسی، غصهٔ «کارگاههای تیرهٔ شیطانی»ای را می خورد که هوا را آلوده و کارگران را مسموم می کرد و چارلز دیکنز رمان نویس تباهیهای نظامی را که به خودپسندی و آز پاداش می داد در شخصیت ابنیزر اسکروج<sup>۳</sup> مجسم ساخت. خشم اخلاقی بر سر زیاده رویهای سرمایه داری آغازین موجب شد که گروهی اصلاح طلب و گروهی دیگر انقلابی و

۱۸۶ 🛙 ایدنولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

بنیادگرا شوند. لیبرالهای اصلاحطلب در آرزوی بهبود اوضاع کار و، در صورت امکان، افزایش دستمزدها بودند. در مقابل، منتقدان تندرو سرمایهداری از نابودی نظام مولد این فرصت، آزادی، و ثروت بسیار نابرابر سخن میگفتند.

بسیاری از این منتقدان، و نه همهٔ آنان، سوسیالیستهایی از این یا آن نوع بودند. در حملهٔ آنان به سرمایه داری، از یک یا هر دو درونمایهٔ اساسی صحبت می کردند. یکی، که به آن اشاره کردیم، خشم اخلاقی محض بود؛ دیگری، توسل به علم و تاریخ بود به گونه ای که بعضی سوسیالیستها مدعی بودند فرایندهای تاریخی نیمه پنهانی در کار است تا سرمایه داری را تضعیف کند و راه را برای جامعهٔ سوسیالیستی آینده بکوبد.

سن سيمون

یکی از نخستین کسانی که کوشید سوسیالیسم را بر پایهای «علمی» پی ریزد، اشرافی فرانسوی به نام کنت کلود هانری دو سن سیمون ( ( ۱۷۶۰ – ۱۸۲۵) بود. سن سیمون معتقد بود تاریخ انسان به مرحلهها یا دورانهای پیاپی تقسیم شده است. با ناپدید شدن صورت قدیم تر جامعه، ضرور تا صورتی نوین پیدا می شود تا جای آن را پر کند. هر دوران با حضور طبقه هایی خاص نشان میخورد و متکی بر باورهایی ویژه است. با بی اعتبار شدن این باورها، نظام اقتصادی و اجتماعی متکی بر آنها هم بی اعتبار می شود. سن سیمون می گفت بدین سان جامعه فئودالی با حضور نژادگان زمیندار و همچنین روحانیتی نشان می خورد که فرضهای دینی و عقاید سازندهٔ بنیان فئودالیسم را بیان می کرد. این باورها تضعیف شد و در نهایت جای خود را به جنبش روشنگری و ظهور جامعهٔ صنعتی با تکیهاش بر علم و فناوری داد. سن سیمون مدعی بود طبقهٔ نوینی از دانشمندان، مهندسان، و صنعتگران ارج روزافزونی می یافتند زیرا بدون آنان هیچ جامعهٔ صنعتیای امکان وجود نمی یافت. این صورت تازهٔ جامعه به شدت پیچیده بود و بر مهارتها و دانش یکپارچهٔ انواع بسیار گوناگون کارشناسان و فن ورزان متکی بود. در چنان سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۱۸۷

بیش نیست. در دنیای واقعی جامعهٔ صنعتی، [شخصیت] افراد به نقشهای اجتماعی و وظایف تولیدیشان تنزل مییابد. نسخهٔ سنسیمون از «سوسیالیسم» متضمن شناسایی و درک واقعیت پیچیدگی و وابستگی متقابل اجتماعیای است که به کاربرد دانش علمی «مثبت» در برنامهریزی اقتصادی و اجتماعی به دست نخبگان کارشناس منتهی میشود[۶].

سن سیمون دربارهٔ تبدیل نظارت خصوصی به نظارت همگانی بر دارایی اَشکار سخن نراند، اما، قطعاً این بحث را پیش کشید که سرمایه داری *آزاد* کارایی ندارد چون کار به اسراف و تبذیر میکشد و اشخاصی که برای سود به رقابت برمی خیزند یک کالا را بیش از اندازه و کالایی دیگر را بسیار کمتر از نیاز تولید خواهند کرد. سن سیمون اعلام کرد که کارشناسان می توانند با برنامه ریزی پیش بینی و بنابراین نیازهای جامعه را برآورده کنند و نظامی اقتصادی فراهم آورند که مؤثر تر و عادلانه تر از سرمایه داری باشد.

اگوست کُنت (۱۷۹۸–۱۸۵۷)، شاگرد سنسیمون، همین اندیشه را پیش تر برد و با تأکید بر اهسمیت برنامه ریزی علمی، پیش بینی و نظارت اجتماعی خود را پیرو مذهب اثباتی (پوزیتیویسم) خواند. اگوست کنت میگفت «علم پیش بینی می آورد و از پیش بینی نظارت حاصل می شود»[۷]. نسخهٔ «اثباتی» کُنت از سوسیالیسم، با تأکید بر نظارت اجتماعی و با نفرتی عمین از دموکراسی و علاقه ای شدید به فن سالاری ، یا فرمانروایی کارشناسان، نشان می خورد. کُنت، همانند سن سیمون، سوسیالیسم را معادل برنامه ریزی اجتماعی «علمی» و نظام مند می دانسمندانی روحانیان عالی مقام این مذهب و کُنت پاپ آن باشد[۸].

اگرچه سن سیمون و کنت هوادار نظارت متمرکز بر تولید اجتماعی بودند، دیگر سوسیالیستهای اوایل سدهٔ نوزدهم موضع مخالف آن را برگزیدند. دو تن از هواداران برجستهٔ نوع نامتمرکز سوسیالیسم شارل فوریه<sup>ه</sup> و رابرت اُون<sup>ع</sup> بودند که هر دو الهام بخش پیروانی گردیدند و به تأسیس جوامع آرمانشهری در ایالات متحد اقدام کردند. فوریه و اُون طرحهایی برای جامعهٔ سوسیالیستی تدبیر کردند که به همان اندازهٔ طرحهای سنسیمون و کُنت

1- Auguste Comte

- 2- positivism
- 3- technocracy

- 4- religion of humanity
- 5- Charles Fourier

6- Robert Owen

۱۸۸ 🖾 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

رؤیایی است، اما رؤیاهای این دو نفر جوامع کوچک، خودکفا و خودگردانی است که در آنها کارشناسان تصمیم گیرنده نیستند و همهٔ اعضای بالغ جامعه در تصمیمگیری شرکت میکنند.

#### فوريه

شـارل فـوريه (۱۷۷۲-۱۸۳۷) سـوسياليستي فـرانسـوي است كـه رؤيـاي آرمـانشهريش از دل ملغمهای از عرفان، شمارهبینی و نظریهٔ سرهمبندی شدهٔ روان شناسی برخاسته است. فوریه معتقد بود جامعهٔ نوین آن قدر هم که اعضایش خیال میکنند از بربریت دور نیست. از جمله آلودگیهای فراوان این جامعه خباثتهای تجارت، خودپسندی، و فریب (دقیق بگوییم ۱۴۴ خبائت) است. فقط دیگران را فریب نمیدهیم؛ خود را هم با باورهای خطا یا دروغینمان فریب میدهیم \_بویژه، این باور که ثروت خوشبختی می آورد. خباثتهای جامعهٔ تجاری که دیوانهوار در پی ثروت میدود، در نهادهای این جامعه تجسم یافته است. نهادهای ازدواج، خانوادهٔ مردسالار، و بازار رقابتی مانع ارضای شورهایی است که تعدادشان دوازده تاست: شورهای پنج حس، همراه شورهای خانواده گرایی ، دوستی، عشق، و بلندپروازی؛ و افزون بر اینها، شور «پروانه» که ما را به جستجوی تنوع میکشاند، شور دسیسهچینی برای تحریک و توطئه، و شور «ترکیب» برای تلفیق شادیهای جسمی و روحی. شور سیزدهمی هم برای «هماهنگی» هست که از تعادل معقول شورهای اساسی برمیخیزد. اما فوریه بر این پای میفشرد که جامعهٔ تجاریرقابتی شوق به هماهنگی را سرکوب میکند. هنگامی که در برابر یکدیگر \_و در برابر خود نیز ــجبهه گرفتهایم، هیچگاه نمی توانیم با رقابت بر سر شغل و منفعت این شور را ارضا کنیم. انسان تنها هنگامی به عالیترین مرحله، یعنی به «هماهنگی» <sup>۳</sup> میرسد که بر خباثتهای این جامعه غلبه کنیم، در این صورت انسانها آزادانه برای خیر همگانی با هم همکاری خواهند کرد. فوریه رؤیای خود دربارهٔ جامعهٔ هماهنگ را در «جامعهٔ کوچک و مستقل اشتراکی»، یعنی اجتماعی متشکل از حدود ۱۶۰۰ تا ۱۶۱۰ نفر \_به گفتهٔ وی جمعیت آرمانی \_شرح داده است که ساکنان آن هر چه نیاز دارند تولید میکنند و همهٔ شورهاکاملاً ارضا می شوند. جامعهٔ کوچک سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۱۸۹

و مستقل اشتراکی مبتنی بر اصل «کار پر جاذبه» است که می گوید مردم تنها هنگامی داوطلبانه کار میکنند که شغلی داشته باشند که علاقه ها و استعدادهایشان را درگیر کند. کسانی که پرورش چیزی را دوست دارند، باغبان می شوند. آنان که بچه ها را دوست دارند مهد کودک درست میکنند. و بچه هایی که دوست دارند خاکبازی کنند، خیابانها را جارو و زباله ها را جمع میکنند. چون در این وضع، مردم آزادانه و خودانگیخته کار میکنند، به دستگاه جبارانهٔ دولت سقانون، پلیس، دادگاه، زندان \_نیازی نخواهد بود. آن جامعهٔ سوسیالیستی که در تصور فوریه بود مولد، خوشبخت و آزاد بود.

**اوِن** راب رت أون ( ۱۷۷۱ – ۱۸۵۷) سرمایه داری انگ ایسی بود که به علت وحشت از تأثیرات سرمایه داری نخستین سوسیالیستی پر شور شد. به نظر او مستی، عشرتگری، دزدی و تباهیهای دیگر نتیجهٔ گناه نخستین یا نقایص شخصیتی فرد نیست، بلکه حاصل نظام اجتماعی مسخشده است. نظام سرمایه داری با پاداش به آز و خود پسندی سرمایه دار پیامی نادرست به جوانان می دهد. پس چندان تعجبی ندارد که اشخاص بسیاری تلاش کنند تا به قیمت قربانی کردن دیگران خودشان را جلو بکشند. درمان تباهیهای سرمایه داری نه تنها در نظام نوین تولید رولید تعاونی به نفع همگان است بلکه همچنین در نظام آموزشی نوین. اُون معتقد بود که منش مسخشده حاصل آموزش ناقص است .در اینجا «آموزش» در گسترده ترین معنای ممکن آن، یعنی مجموعهٔ همهٔ تأثیرات شکل دهندهٔ زندگی فرد، مد نظر است. در سال ۱۸۰۰ در نیو لانارک'، در اسکاتلند، اُون کارخانهٔ پارچه بافی نمونهای را ایجاد کرد که

با معیارهای آن زمان اقدامی بنیادگرا بود. کارخانه بسیار تمیز و شرایط کار نسبتاً ایـمن بـود. ساعات کار کاهش یافته بود. به کارگیری کـودکان زیـر ده سـال نـه تـنها مـجاز نـبود بـلکه از جیبصاحب کارخانه درس میخواندند. کودکان علاوه بر سه درس خواندن، نوشتن و حساب ارزش و ضرورت همکاری در همهٔ ابعاد زندگی را می آموختند.

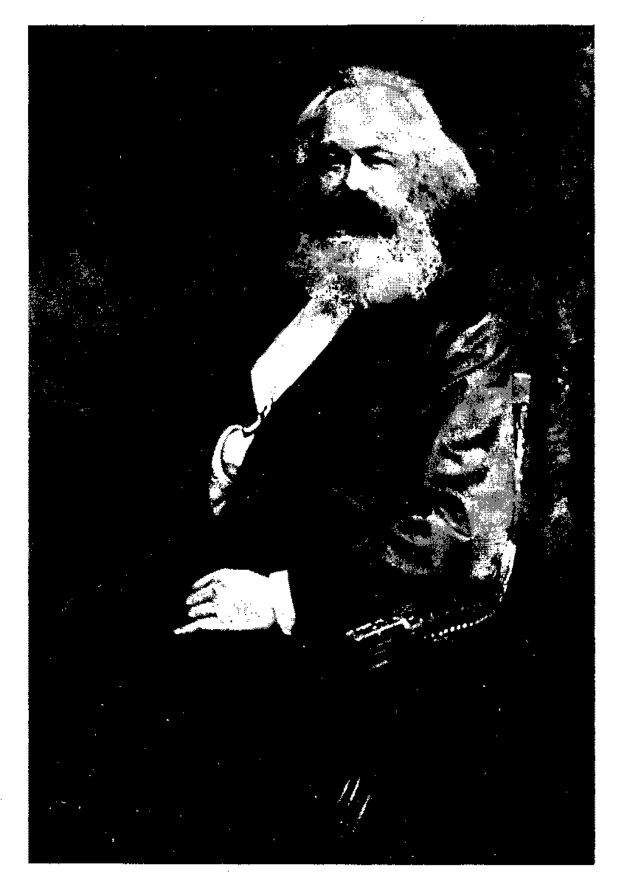
۱۹۰ 🖬 ایدنولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

أوِن در کتاب منظری نو از جامعه ( ۱۸۱۴) به توصیف و دفاع از این و دیگر اقداماتش پرداخت [۹] طی ده سال بعد، اُون خستگی ناپذیر کوشید سرمایه داران را وا دارد که امتیازات برنامهٔ او را درک کنند. همچنین کوشید کارگران را در رؤیای خود از شبکهای از جماعتهای کوچک و خودکفاکه در سراسر جهان گسترده خواهد شد سهیم کند. موفقیت او در بین کارگران بیشتر از موفقیت او در بین سرمایه داران بود که نگران حمله های تند اُون بر دارایی خصوصی و دین بودند و از محبوبیت روزافزونش در بین طبقهٔ کارگر می ترسیدند. در سال ۱۸۲۴، اُوِن اندیشههایش را به امریکای شمالی برد. او در زمینی به مساحت ۲۰٬۰۰۰ جریب که در جنوب غربی ایندیانا خریده بود، جامعهٔ سوسیالیستی «هماهنگی نوین»<sup>۲</sup> را بنا نهاد و قصد داشت آن را شکست انجامید و اُون بخش اعظم ثروت خود را در این اقدام متهورانه از دست داد. وی باقیماندهٔ عمر خود را صرف اشاعهٔ اتحادیه گرایی <sup>۲</sup> و هواداری از استقرار تعاونیهایی کرد که باقیماندهٔ عمر خود را صرف اشاعهٔ اتحادیه گرایی <sup>۳</sup> و هواداری از استقرار تعاونیهایی کرد که باقیماندهٔ عمر خود را صرف اشاعهٔ اتحادیه گرایی <sup>۳</sup> و هواداری از استقرار تعاونیهایی کرد که باقیماندهٔ عمر خود را صرف اشاعهٔ اتحادیه گرایی <sup>۳</sup> و هواداری از استقرار تعاونیهایی کرد که باقیماندهٔ عمر خود را صرف اشاعهٔ اتحادیه گرایی <sup>۳</sup> و هواداری از استقرار محبونیهایی کرد که

اندیشمندان بی شمار دیگری هم رؤیاهایی پروراندند و برنامههایی برای جامعهٔ سوسیالیستی پیش نهادند. به رغم اهمیت فراوان این هواداران سوسیالسیم تخیلی<sup>۲</sup>، به هر روی، هیچ یک از این تلاشها تأثیر و دوام برنامههای کارل مارکس را نداشته است. در واقع، در نیمهٔ سدهٔ بیستم نزدیک یکسوم جمعیت جهان در حکومتهایی زندگی میکردند که داعیهٔ پیروی از مارکس را داشتند. پس، با اطمینان می توان گفت که مارکس نه تنها مهمترین اندیشمند تاریخ سوسیالیسم بلکه یکی از مهمترین اندیشمندان تمامی تاریخ است. و همین دلیل برای مطالعهٔ

# سوسياليسم كارل ماركس

مارکس جوان کارل مارکس در سال ۱۸۱۸ در شهر تریر<sup>۱</sup> در راینلاند<sup>۲</sup> آلمان از پدری حقوقدان متولد شد که آیین یهود را ترک کرده و مسیحی شده بود، زیرا حکومت اعلام کرده بود هیچ یهودیای اجازه ندارد وکالت کند. خانوادهٔ مارکس گرچه ثرو تمند نبودند، آن اندازه ثروت داشتند که بتوانند فرزندشان



#### کارل مارکس (۱۸۱۸–۱۸۸۳)

۱۹۲ 🗈 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

کارل را به دانشگاه بُن بفرستند کارل در بُن حقوق خواند و به فعالیتهای رایج دانشجویان، مثل دمی به خمره زدن در آبجوفروشی محل، بحث سیاسی، و شرکت در دوئل با دانشجویی دیگر پرداخت. پدر و مادر مارکس که از کمبود جدّیت تحصیلی و «پرخاشگری خشونت آمیز» فرزندشان به وحشت افتاده بودند، او را واداشتند به دانشگاه برلین برود که کوشش بیشتری را از مسمتی دانشگاهی بیابد. در سال ۱۸۴۱، مارکس به درجهٔ دکترا در فلسفه نائل شد و توقع داشت که سمتی دانشگاهی بیابد. اما، با توجه به اندیشههای سیاسی آزادیخواهانه و تبار یهودیش در جامعهٔ محافظه کار و ضد یهود، آرزوهای دانشگاهی مارکس تحقق نیافت. به روزنامه نگاری روی آورد، نخست در مقام خبرنگار و بعد در سال ۱۸۴۲، در مقام سردبیر نشریهٔ لیبرال راینیشه بایتونگ (تایمز راین) فعالیت میکرد. سال بعد، با عشق دوران کودکیش ازدواج کرد و به پاریس رفت تا سردبیری سالنامههای فرانسوی – آلمانی (دویچه فرانتسوزیشه یاربوشر) <sup>۲</sup> را برعهده گیرد. در پاریس، مارکس دوست و همکار فریدریش انگلس شد و مشارکتی فلسفی ـ سیاسی تشکیل دادند که حدود چهل سال دوام آورد.

پیشهٔ آغازین مارکس در مقام خبرنگاری افشاگر دو دگرگونی مهم در بینش او ایجاد کرد. نخست به اهمیت اساسی سیاسی و اجتماعی مسائل اقتصادی \_مالکیت بر دارایی، نیروهای بازار، کوشش نظاممند دولت در ترجیح اغنیا به فقرا \_پی برد. دوم، موضع لیبرالی را ترک کرد، انقلابی شد و بدین اعتقاد گرایید که نظام اقتصادی و سیاسی زمان او فاسدتر از آن بود که بتوان اصلاحاتی را از درون آن توقع داشت. حرکت مارکس به سوی تندروی سیاسی با تجربهاش با پلیس پروس شدت گرفت؛ چه، آنان هر دو نشریهای را که مارکس در آن کار میکرد سانسور، توقیف و سرانجام تعطیل و حکم بازداشت او را صادر کردند. مارکس که از ترس زندانی شدن نمی توانست به آلمان بازگردد دوران تبعید «موقت» خود را آغاز کرد که تا زمان مرگش در سال

مارکس در حالی که به مزاح میگفت مقامات آلمانی «آزادی مرا به من باز پس دادنـد» بـه علایق فلسفی خود بازگشت و غرق در مطالعهٔ جدی و نظاممند فلسفهٔ گئورگ ویلهلم فریدریش

<sup>1-</sup> Rheinische Zeitung (Rhenish Times)

<sup>2-</sup> Deutsch-Französische Jahrbücher (German-French Yearbook)

سوسیالیسم و کمونیسم: از مور تا مارکس 🗉 ۱۹۳

هگل<sup>۱</sup> (۱۷۷۰–۱۸۳۱) شد. نتیجهٔ این زحمات مارکس دستنوشته های فلسفی و اقتصادی<sup>۲</sup> به سال ۱۸۴۴ است که در زمان حیاتش انتشار نیافت. اما این اثر تأثیر پایدار هگل را بر طرح اصلی و درونمایه های آثار بعدی مارکس به روشنی آشکار می سازد. بدین علت که بدون آگاهی از فلسفهٔ هگل فهم نظریهٔ سیاسی و اقتصادی مارکس تقریباً غیرممکن است، باید چند ویژگی اصلی فلسفهٔ هگل راکوتاه بررسی کنیم.

# تأثير هگل

هگل در طول دوران زندگیش و تا دو دهه پس از مرگ نیز در عمل بر تفکر فلسفی در آلمان سیطره داشت. آلمانیهای تحصیلکرده، بویژه جوانان، بیشتر در چارچوب فلسفهٔ هگل به بحث دربارهٔ تاریخ، سیاست، و فرهنگ می پرداختند. فلسفهٔ تاریخ هگل نفوذی ویژه یافت. هگل بر آن بود که تاریخ انسان در سویی خاص و بنابر الگویی حرکت میکند که دست کم در بازنگری می توان آن را بازشناخت. تاریخ حکایت آشکارگی یا تطور ذهن یا روح (Geist) است. فراتر از آنچه در اصطلاح «روح انسان» است (مثلاً، در جملهٔ نخستین صعود به قلهٔ اورست حاکی از پیروزی روح انسان است)، هیچ چیز لزوماً معنوی یا اسرارآمیزی دربارهٔ «روح» وجود ندارد. شاید بتوان گفت که روح مجموعهای از عاملهای بالقوهای است که به انتظار تحقق یا گسترش نشستهاند. مهم ترین این عاملها ظرفیت برای آزادی است. به دیدهٔ هگل، تاریخ حکایت مبارزهٔ روح برای غلبه بر موانع بر سر راه جستجویش برای آزادی و خودرستگاری<sup>۳</sup> است. در جریان این مبارزات، روح متحمل دگرگونی می شود، و پیوسته پخته تر و گسترده تر می شود.

در اینجا، مفهوم اساسی دیگری در فلسفهٔ هگل \_یعنی «بیگانگی»<sup>۴</sup> یا «از خود بیگانگی» (Entfremdung) \_ سر برمی آورد. روح از طریق توالی جداییها یا از خود «بیگانگیها» به صورتهای عالیتر و جامعتر خویش دست مییابد. به سخن دیگر، روح سفری در پیش میگیرد که به رشد روحی یا روانی هر فرد انسان شباهت دارد. نوزاد نخست نمی تواند بین خود و مادرش تمییز قائل شود. با این حال، با گذشت زمان نسبت به خودش، در حکم موجودی جدا با نیازها و

1- Georg Wilhelm Friedrich Hegel 2- Economic and Philosophical Manuscripts

4- estrangement

3- self-emancipation

۱۹۴ 回 ایدنولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

خواسته هایی متمایز از نیازها و خواسته های پدر و مادرش، آگاهی می یابد. این گذر از نوزادی به کودکی نخستین مرحله از چند مرحلهٔ از خود بیگانگیهایی است که فرد از طریق آنها به رشد شخصیت ممتاز خود دست می یابد. و همچون سرگذشت هر فرد، تاریخ انسان نیز بدین ترتیب است که نوع بشر از طریق رشته تلاشها و «از خودبیگانگیها» ی پیاپی و یژگیهای متمایز خود را شکل می دهد. این دگرگونیها اگرچه رنجبار و گاه به شدت دردناک است، برای رشد و شکل دادن روح به صورتهای عالی تر و نو ضروری است.

مراحل مختلفی که روح از آن عبور می کند آشکارکنندهٔ چیزی است که هگل آن را «زیرکی خرد» (List der Vernunft) و طرز عمل «دیالکتیک» می نامد. تک تک انسانها و حتی ملتهایی تمام، شخصیتهای نمایش برملاکنندهٔ عظیمی هستند که طرحش ــپیشرفت روح و رشد آزادی ــبرای آنان ناشناخته است. هر یک نقش خود را ایفا می کند، بی آنکه بداند چگونه این نقش در کل بزرگتری جای می گیرد. این حکایت به طرز «دیالکتیکی» از طریق برخورد اندیشهها و آرمانهای متضاد آشکار می شود. از این ستیز، اندیشهها و آرمانهای جامع تر و تازه ای سر برمی آورند. برجسته ترین این اندیشه ها اندیشهٔ آزادی است. در دوران باستان و در قرون وسطا، آزاد بودن به معنای برخورداری از جایگاه حقوقی ویژه ای بود که به انسان آزاد تعلق داشت و بیشتر مردم، از جمله بردگان و زنان از آن محروم بودند. به هر روی، آزادی از طریق دیالکتیک خرد طی زمان به نحوی به اندیشه ای فراگیر بدل می شود که دیگر در ظرف مراسم و دیالکتیک خرد طی زمان به نحوی به اندیشه ای فراگیر بدل می شود که دیگر در ظرف مراسم و سنتهای کهن جای نمی گیرد. روح در جستجویش برای آزادی و خود تحققی <sup>۱</sup> صورتهای اجتماعی کهن را درهم می شکند و به آفرینش صورتهای نوین یاری می رساند.

هگل برای توضیح چگونگی کارکرد فرایند دیالکتیکی برای ارتقای آزادی انسان از ما میخواهد تا آن نوع ستیزی را مجسم کنیم که ممکن است بین ارباب و برده روی دهد (۱۱. بنابر شرح هگل، ارباب از طریق چیرگی جسمانی بر دیگری که او را به بردگی میکشاند، ارباب او میشود. نخست، بنده سپاسگزار است که زنده مانده، و همچنین نگران از اینکه مبادا ارباب جانش را بگیرد. برده خود را از چشم ارباب پست و خوار و وابسته می بیند. ارباب نیز خود را از سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۱۹۵

چشم برده، برتر، در سلک بزرگان، و مستقل می بیند. با این حال، هر کدام برای ارباب و برده بودن به دیگری محتاج است: اگر ارباب قرار است ارباب باشد باید برده ای داشته باشد؛ و برده هم باید اربابی داشته باشد تا برده باشد. اما این رابطه ناپایدار است. برده در زنجیرهای خویش زجر می کشد و در رؤیای آزادی است. مشتاق است هویت بردگی را رها کند و هویت انسان آزادی را اختیار کند (یا بازیابد). به سخن دیگر، برده می خواهد که ارباب انسانیتش را به رسمیت بشناسد و بدان معترف باشد، که به جای خویش مستلزم آن است که ارباب انسانیتش را به رسمیت بشناسد کند \_یعنی، او را آزاد سازد. با این حال، ارباب نمی تواند بدون آنکه از نظر اجتماعی از هویت خود \_یعنی ارباب بودن \_دست بکشد برده را آزاد کند. ارباب می خواهد برده هویت او را در مقام ارباب به رسمیت بشناسد و تأیید کند و برده می خواهد ارباب او را انسانی به شایستگی خودش بداند. خواسته های این دو به روشنی با هم متناقضاند، زیرا نسانی به شایستگی نمی توانند خشنود باشند. صحنه مهیای نبرد آخرین است.

در آغاز به نظر می رسد که ارباب دست بالا را دارد. همهٔ قدرت در اختیار اوست. او کلید همهٔ قفلها را دارد. انحصار وسایل سرکوب \_زنجیر، شلاق، و دیگر وسایل شکنجه \_در دست او است و با این حال، وقتی برده از شناسایی برتری اجتماعی یا اخلاقی سر پیچد، برده دست بالا را می یابد. او چیزی را که ارباب می خواهد اما نمی تواند تحمیل کند، از ارباب دریغ می کند. از وابستهٔ برده، مواضع آنان به گونهای مؤثر وارونه می شود. معلوم می شود ارباب تمام مدت وابستهٔ برده، می فرد. معلوم می شود ارباب دریغ می کند. از وابستهٔ برده، مواضع آنان به گونهای مؤثر وارونه می شود. معلوم می شود ارباب تمام مدت وابستهٔ برده، مواضع آنان به گونهای مؤثر وارونه می شود. معلوم می شود ارباب تمام مدت وابستهٔ برده، برده واستهٔ حضور و ماطعت مستمر برده است \_ زیرا بدون برده حتی ارباب هم نمی تواند باشد. بنابراین، گذشته از وابستهٔ برده بوده است . نه تنها زندگیش وابستهٔ کار برده، بلکه هویتش هم وابستهٔ حضور و ماطاعت مستمر برده است \_ زیرا بدون برده حتی ارباب هم نمی تواند باشد. بنابراین، گذشته از واره، می شود ارباب در واقع «آزاد» تر از برده نیست، چون نقش اجتماعیش به شیوهٔ خاص خود مواهر، ارباب در واقع «آزاد» تر از برده نیست، چون نقش اجتماعیش به شیوهٔ خاص خود برده جدا می کند. زمانی که هر دو به این تشخیص برسند، دیگر ارباب و برده نیستند و رسم محدودکننده و دست و پاگیر است، و مانع رشد اخلاقیش می شود و او را از انسانیت مشترکش با برده جدا می کند. زمانی که هر دو به این تشخیص برسند، دیگر ارباب و برده نیستند و رسم محدودکننده و یوشنان از منظری تاریخی)، ارباب سابق و بردهٔ سابق با یکدیگر در «کلیت» یا اجتماعی ویژه شان از منظری تاریخی)، ارباب سابق و بردهٔ سابق با یکدیگر در «کلیت» یا انسانیت مشترکشان در مقام انسانهای آزاد و براب بابی و در دو می شوند. برده با آزاد سانتی می ترکی از ساید می بردهٔ ماین «خور و ای از انسانیت مشترکش با برده جدا می کند. زمانی که هر دو به این تشخیص برسند، دیگر ارباب و برده نیستند و رسم ای بردگی کنار و پشت سر گذاشته می شود. سرانجام با زدوده شدن «خصوصیت»شان (نقشهای ای مشوری ارباب سابق و بردهٔ سابق با یکر در «کلیت» یا ایستنی می آزاد برنی آزاد» یا آزاد و برابر با مم رو در رو می شوند. برده با آزاد ساختن خویش اربابش را نیز آزاد و بیا می می و در رو می شوند. بر از از ای خول سای م

۱۹۶ 🗆 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

هگل این حکایت را تعریف میکند تا نشان دهد که دیالکتیک چگونه عمل میکند تا اجازه دهد اندیشهٔ آزادی مرزهای رسم ظاهراً خدشهناپذیری را در هم بشکند. همچنانکه به زودی خواهیم دید، مارکس شخصیتها را تغییر میدهد، و این سرگذشت را تعدیل میکند، اما اساس منطق دیالکتیکی حکایت هگل را دستنخورده حفظ میکند.

# نظرية ماركس دربارة تاريخ

پس از مرگ هگل، پیروانش به دو شاخهٔ عمده تقسیم شدند. در یک طرف، هگلیهای راست و محافظه کار قرار داشتند که تفسیری یزدانشناختی از فلسفهٔ تاریخ هگل ارائه می کردند. ایـنان «روح» را به معنای خدا یا روحانقدس می گرفتند، و تاریخ انسان برنامهٔ الهی را آشکار می کند. در سوی دیگر، هگلی های چپ یا جوان، و در بین آنان کارل مارکس، بودند. آنان بر آن بودند کـه می توان از فلسفهٔ هگل تفسیری افراطیتر از آنچه شاید خود او هم تشخیص داده بود ارائه کرد. بنابراین مارکس به امید آشکار ساختن «هستهٔ عقلانی واقع در پوستهٔ عرفانی» فلسفهٔ هگل در سالهای ۱۸۴۳–۱۸۴۴ دوباره به بررسی هگل پرداخت (۱۲

مارکس، همانند هگل، تاریخ را سرگذشت مبارزه و زحمت انسان میدانست. اما تاریخ برای مارکس سرگذشت مبارزهٔ «روح» از بدن آزادشده نیست، بلکه مبارزات نوع انسان در جهانی دشمن خو و در برابر چنین دنیایی است. انسانها مجبور بودند برای زنده ماندن در برابر گرما و سرما و تهدید همیشه حاضر گرسنگی مبارزه کنند تا روزی خود را از طبیعتی سرکش بستانند. اما انسانها به مبارزه با همدیگر نیز پرداختهاند. از منظری تاریخی، مهمترین این ستیزها را باید در مبارزهٔ طبقهای در برابر طبقهٔ دیگر یافت. مارکس و انگلس در مانیفست کمونیست می نویسند: «تاریخ همهٔ جامعههای موجود تا امروز تاریخ مبارزات طبقاتی است» [۱۲] طبقات مختلف و کارگران در جامعه مای بردهداری ، خانها و رعایا در جامعهٔ فئودالی، و بعداً سرمایهداران تا زمانی که جامعه به طبقات مختلف تقسیم شود، ستیز طبقاتی ناگزیر است.

در اینجا برای درک موضع مارکس باید منظور مارکس را از طبقه، از چگونگی ایجاد طبقات و از ستیز طبقاتی در تفکر او و بینش او را از چگونگی پیدایش جـامعهٔ بـیطبقهٔ کـمونیستی سوسیالیسم و کمونیسم: از مور تا مارکس 🖻 ۱۹۷

بررسی کنیم. باید به مفهوم (یا تفسیر) مادی تاریخ<sup>۱</sup>، که مارکس آن را «سرنخ بررسیهای خود» می نامد نگاه کو تاه و دقیقی بیفکنیم.

مارکس تفسیر خود را از آن روی تاریخ مادی نامید تا آن را از تفسیر «آرمانی» (ایده آلیستی) هگل متمایز کند. آنجا که هگل تاریخ را حکایت خودتحققی روح می انگاشت، مارکس تاریخ را سرگذشت مبارزات طبقاتی بر سر منابع و منافع متضاد مادی یا اقتصادی می دید. این بدان معنا نیست که مارکس، آن گونه که گاه او را به آن متهم می کنند، به «جبرگرایی اقتصادی» اعتقاد داشته و می خواسته است «همه چیز را به اقتصاد کاهش دهد». به هر روی، او بر اهمیت اساسی تولید مادی تأکید می کرد. مارکس می گفت «انسانها پیش از هر کار دیگر نخست باید وسایل گذران زیستشان را تولید کنند» – خوراکی که بخورند، لباسی که بپوشند، خانه هایی که در آن زندگی کنند و مانند اینها. مارکس معتقد بود که هر چیز دیگر از ضرورت تولید وسایل مادی گذران زیست ما پیروی می کند (۱۰

تولید مادی مستلزم دو چیز است. نخست، مستلزم آن است که مارکس نیروهای مادی تولید می نامید. این نیروها از یک نوع جامعه تا نوع دیگر آن با هم تفاوت دارند. مثلاً، نیروهای تولید در جامعهٔ شکارگر بدوی شامل صید، کمان، تیر، کارد و دیگر ابزارهای شکار است. در جامعهٔ پیچیده تر کشاورزی، نیروهای تولید شامل دانه هایی است که باید کاشته شود، کجبیل و دیگر وسایلی که در کاشت و برداشت محصول به کار می روند و ابزارهایی که برای جدا کردن گندم از کاه، آسیاب کردن غله، پختن نان، و مانند اینها کاربرد دارند. و در جامعهٔ باز هم پیچیده تر صنعتی نیروهای تولید شامل مواد خام (سنگ معدن فلزات، زغال سنگ، چرب، نفت، و مانند اینها)، تجهیزات استخراج این مواد از حالت طبیعیشان، کارخانه های تبدیل کنندهٔ کالاها از این مواد، کامیونها و وسایل حمل بار برای حمل مواد خام به کارخانه ها و محصولات تمام شده به بازار، و مانند اینهاست.

علاوه بر مواد خام و تجهیزات \_نیروهای تولید \_تولید مادی مستلزم عامل دیگری است که مارکس آن را روابط اجتماعی تولید مینامید. انسانها خود را سازماندهی میکنند تا مواد خام

۱۹۸ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

را استخراج کنند، و دستگاههایی را اختراع کنند و بسازند و به کار اندازند و تعمیر کنند، کارخانه بسازند و برای آن نیرو تأمین کنند، و مانند اینها. صرف نظر از اینکه تولید مادی تا چه اندازه ابتدایی یا پیچیده باشد مستلزم درجه ای از تخصص است \_ آنچه آدام اسمیت «تقسیم کار» نامید، مارکس روابط اجتماعی تولید (یا گاهی به صورت کو تاه «روابط اجتماعی») نامید. انواع مختلف جامعه \_ یا آن طور که مارکس گاهی میگفت «صورتبندیهای اجتماعی» \_رابطههای اجتماعی بسیار متفاوتی برای تولید دارند. مثلاً هر جامعهٔ شکارگر شکارچیانی دارد ــ تـقریباً هـمیشه مردانی جوان که به صورت دسته های شکارچی سازماندهی شدهاند، زنانی که باردار می شوند و بچهها را بزرگ میکنند، و پوست را به پوشاک، پتو، و دیگر اقلام سودمند تبدیل میکنند، و ديگراني كه هر كدام وظايف متفاوتي دارند. در هر جامعهٔ كشتگر، ﴿وابط اجتماعي توليد شامل کسانی میشود که ابزارها را میسازند، اسبها را نعل و افسیار میکنند، تخمها را میکارند و محصول را درو میکنند، غله را باد میدهند و از کاه جدا میکنند، آن را آسیاب یا آرد میکنند، و کسانی که نان می پزند. روابط اجتماعی تولید در جامعهٔ صنعتی از این هم پیچیدهتر است. این روابط شامل معدنچیانی است که سنگهای کانی را استخراج میکنند، هیزمشکنانی که درختها را میاندازند و الوار را جابهجا میکنند، کارگران راهآهن که مواد خام را به کارخانه حمل میکنند، کسانی که ماشینها را اختراع میکنند و میسازند و با آنها کار میکنند و آنها را تعمیر میکنند، بانکداران و دلالانی که سرمایه را فراهم می آورند و سرمایه گذارانی که سرمایه گذاری می کنند و ىسپارى كسان دىگر.

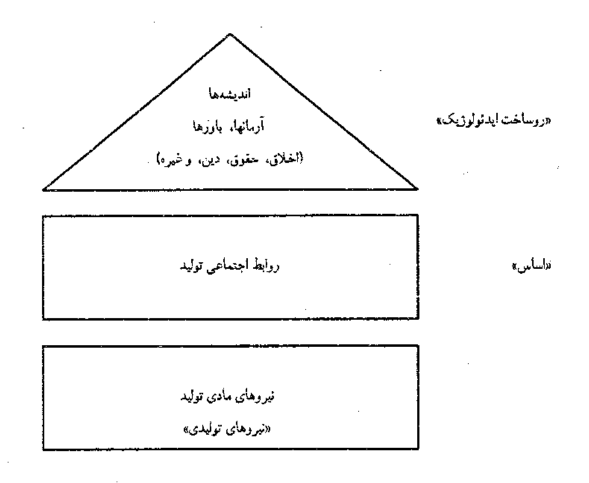
طبقات مختلف از دل همین روابط اجتماعی تولید برمی خیزند. مارکس پیشنهاد میکند که برای تحلیل اجتماعی «علمی» می توانیم با این تصور که هر جامعه دربردارندهٔ دو طبقهٔ ستیزگر است، یکی سرور دیگری، به نوعی سادهسازی کنیم. جامعهٔ بردهدار طبقهٔ فرادست اربابان و طبقهٔ فرودست بردگان را دارد. در جامعهٔ فئودالی، دو طبقهٔ ستیزگر خانهای فئودال و رعایای آناناند. و در جامعهٔ سرمایهداری صنعتی، این طبقات را سرمایهداران که مارکس آنان را بورژوازی می نامد ــو کارگران مزدبگیر، یا پرولتاریا تشکیل می دهند. تعلق طبقاتی هر کس به سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۱۹۹

رابطهٔ او با نیروهای تولید بستگی دارد. به طرزی بسیار تقریبی، چنانچه خود شما صرفاً وسیله یا نیروی تولید باشید، درست به همان سان که یابوی بارکش یا دستگاهی نیروی تولید محسوب میشود، در آن صورت به طبقهٔ فرودست تعلق دارید. و اگر مالک و نظارتکننده بر نیروهای تولید \_از جمله نیروهای انسانی \_باشید، در آن صورت به طبقهٔ فرادست تعلق دارید. به بیانی کمتر تقریبی و دقیقتر، اگر مالک چیزی نباشید، بلکه در واقع مجبور باشید کار یا «نیروی کار» خود را برای سود یا شادی دیگری به او انتقال دهید، به طبقهٔ فرودست یا کارگر تعلق دارید.

مارکس خاطرنشان میکند که در هر جامعهٔ طبقاتی گرایش کلی آن است که طبقهٔ فرادست بسیار کو چکتر از طبقهٔ فرودست باشد. تعداد بردگان خیلی بیشتر از اربابان و شمار رعیت بیش از خانهای فئودال، و تعداد کارگران بسیار بیشتر از سرمایه داران است. به هر روی، آنچه طبقهٔ فرمانروا از نظر تعداد کم دارد به دو شیوهٔ دیگر بیشتر از آن را جبران میکند. نخست، طبقهٔ فرمانروا عوامل و دستگاههای جبارانه \_ پلیس، دادگاه، زندان، و دیگر نهادهای دولتی \_ را در اختیار دارد. به نظر مارکس، دولت نوین در جامعهٔ سرمایه داری صرفاً «کمیتهای» اجرایی است برای «ادارهٔ امور مشترک بورژوازی» امال

با این حال، مارکس تأکید میکند که طبقهٔ فرمانروا فقط به ضرب شمشیر حکومت نمیکند. اگر چنین میکرد، حاکمیتش چندان دوام نمی آورد. دوام و ثبات چیرگی طبقهٔ فرمانروا به عامل دیگری بستگی دارد که دربارهٔ اهمیت بیشترش میتوان چنین استدلال کرد: اندیشه، اعتقادها، و افکار – «شعور» – طبقهٔ کارگر را هدایت میکند. اساس اقتصادی - مادی هر جامعه را «روساختی ایدئولوژیکی» می پوشاند – یعنی مجموعهای از اندیشه ها، آرمانها، و باورهایی که ترتیبها و نهادهای آن جامعه را مشروع و توجیه میکند – محدود می نماید. این اندیشه ها ماهیتاً مورتهای متعددی – سیاسی، یزدان شناختی، حقوقی، اقتصادی – اختیار میکنند، اما در تحلیل نهایی، نقش مشابهی دارند: توضیح دادن، توجیه کردن، و مشروعیت بخشیدن به تقسیم کار، مشخص. به قول مارکس در هر جامعهٔ طبقاتی همیشه شاهدیم که ایدئولوژی به سود طبقهٔ فرادست و به زیان طبقهٔ فرودست عمل میکند (شکل ۵–۲ را ببینید).

۲۰۰ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک



شکل ۵-۲ مادیگرایی مارکسی

مارکس نوشت: «اندیشه های طبقهٔ فرمانروا در هر دورانی اندیشه های حاکم هم است» ۱۹۱ منظور مارکس آن بود که اندیشه های «غالب» پذیرفتنی در هر جامعه به خدمت به منافع طبقهٔ فرمانروا گرایش دارد. اعضای طبقهٔ حاکم هر کدام می توانند تفاو تهایی – شخصی، سیاسی، و مانند اینها – داشته باشند. اما در مقام طبقه در حفظ سیطرهٔ اقتصادی و اجتماعی طبقهٔ خود نفع غالبی دارند. برای چنین کاری باید بتوانند سیطرهٔ خود را معمولی، طبیعی، و شاید حتی ضروری تصویر کنند. بنابراین، مثلاً در جامعهٔ یونان باستان، ارسطو و دیگران میگفتند بعضی «طبیعتاً برده»اند – یعنی به طور طبیعی برای هیچ نقش دیگری جز بردگی یا خدمتگزاری مناسب میستند. به همین ترتیب، خطبا در دوران پیش از جنگ داخلی در جنوب امریکا به بردگان و منتقدان بالقوهٔ برده داری چنین القا میکردند که رسم برده داری فرمان خدا و مقدس است و نباید دربارهٔ آن چون و چرا و انتقاد کرد. مارکس ادعا میکند که در جوامع سرمایه داری نوین، مردم اندیشه هایی را درونسازی میکنند که در خدمت منافع طبقهٔ سرمایه دار حاکم است. اندیشه های دربارهٔ آن یون و چرا و انتقاد کرد. مارکس ادعا میکند که در جوامع سرمایه داری نوین، مردم اندیشه هایی را درونسازی میکند که در خدمت منافع طبقهٔ سرمایه دار حاکم است. اندیشه های دربارهٔ آن یون و خرا و انتقاد کرد. مارکس ادعا میکند که در جوامع سرمایه داری نوین، مردم مردین از این دست است، مانند این دنیا «دار اشک و آه» است، خدایان بینوایان و فرو دستانی را که مواضعانه فرمان خدا را در این زندگی اطاعت میکنند دوست دارد و در دنیای دیگر آنان را به سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۲۰۱

بهشت می برد. مارکس دین را «افیون تودهها» نامید چون ذهن آنان را کودن می کند و دیدشان را نسبت به وضع نکبتبار زندگیشان غیر انتقادی می سازد. مردمی که در جامعهٔ سرمایهداری زندگی می کنند همچنین می آموزند که این «سرشت انسان» است که سودجو، انباشتگر، و رقابت جو باشد. مارکس می گوید علاوه بر این مردم یاد می گیرند که «آزادی» را با «یگانه آزادی بی پروا – آزادی تجارت» – آزادی برای رقابت، برای کسب منفعت بدون «مداخلهٔ» حکومت، و نظام آموزش و پرورش از کودکستان تا دانشگاه، این درسها را در سر ما فرو می کند. مشارکت ناآگاه استادان دانشگاه در این فرایند القای اید تولوژیک به هیچ روی کم تر از حقوقدانان و روحانیان نیست. و سرانجام، رسانههای غالب و پرشمار در جامعهٔ سرمایهداری روابط تولید سرمایهداری را به صورت معمولی، طبیعی و ضروری، و شقوق غیر سرمایهداری، مانند سوسیالیسم یا کمونیسم، را چارههای غیر طبیعی، غیر معمول، منحرف، و غیر عملی تصویر می کنند.

مارکس بر آن بود که طبقهٔ کارگر را با استفاده از همهٔ این شیوه ها از داشتن تصویری راستین از وضعیت واقعیش باز می دارند. این طبقه به خطا اندیشه های طبقهٔ حاکم را به مثابه اندیشه های خود می پذیرد. باری، طبقهٔ کارگر به شعور دروغین مبتلاست. و تا زمانی که چنین باشد طبقه ای «در خود» است که هنوز «برای خود» نشده است سیعنی، طبقه ای که همچنان از منافع و امکانات سیاسی انقلابی خود بی اطلاع است. برای مشاهدهٔ آنکه طبقهٔ کارگر چگونه می تواند بر این شعور دروغین فائق آید، و در این فرایند طبقه ای برای خود بشود که آمادهٔ انقلاب علیه طبقهٔ حاکم باشد، لازم است نقد مارکس از سرمایه داری و نظریهٔ او را دربارهٔ انقلاب بررسی کنیم.

#### نقد مارکس از سرمایه داری

مارکس گرچه منتقد بی پروای سرمایه داری بود، اعتراف می کود که سرمایه داری زمانی مترقی و حتی نیرویی تندرو بوده است. «از منظری تاریخی، بورژوازی نقشی بسیار انقلابی ایـفا کـرده است»[۱۷]. همو می گوید که سرمایه داری در مرحلهٔ آغازینش سه نقش مهم و از نظر تـاریخی مترقی داشته است.

۲۰۲ 🗉 ایدنولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

نخست، سرمایه داران بازرگان در اواخر دوران فئودالی با در هم شکستن موانع تجارت و گشودن راههای تجاری تازه به افریقا و شرق، مرگ فئودالیسم را جلو انداختند. آنان در کشف دنیای جدید هم وسیله ساز بودند: از همه چیز گذشته، کریستف کلمب در جستجوی امریکا نبود بلکه به دنبال راه تجاری کوتاهتری برای آوردن چای، ابریشم و ادویه از هند شرقی بود. شاهان و اشراف اغلب وامدار این سرمایه داران بازرگان و تازه ـ به دوران ـ رسیده بودند و بیشتر اوقات مجبور می شدند به آنان امتیازات سیاسی و حقوقی بدهند، باری

هر جا بورژوازی دست بالا داشته به همهٔ مناسبات قنودالی، پدرسالاری و دهگانی پایان داده است. بورژوازی پیوندهای رنگارنگ فنودالی که انسان را منقاد «سروران طبیعی»اش می ساخت بی حمانه از هم دریده و جز سودجویی عریان «پرداخت نقدی» بی احساس، هیچ ارتباط دیگری بین انسان با انسان باقی نگذاشته است و آسمانی ترین جذبه های شور مذهبی، شوق دلاورانه و احساساتی شدنهای مبتذل را در آبهای سرد حسابگریهای خود پرستانه غرق کرده است. ارجمندی شخصی را در ارزش مبادله حل کرده و به جای آزادیهای بی شمار مجاز و فسخناپذیر [فئودالی] آزادی واحدی، یعنی آزادی بی پروای تجارت آزاد را قرار داده است. در یک کلام، به جای استثماری که در حجاب توهمهای سیاسی ودینی پوشانده شده بود، استثمار عریان، بی شرمانه، صریح، و ددمنشانه را قرار داده است [۸].

شاید عجیب به نظر برسد که مارکس این حرکات را مترقی میخواند ــگامهایی رنـجبار امـا ضروری که سرانجام به جامعهای عادلانهتر و غیر استثمارگر راهبر میشود.

سرمایهداری به دلیلی دیگر نیرویی مترقی بوده است. انسان را بر طبیعت مسلط گردانیده است. سرمایهداری «نخستین [نظام اقتصادی] است که نشان داده فعالیت انسان چه چیزهایی فرا می آورد. عجایبی به مراتب فراتر از اهرام مصر، آبراهههای روم، و کلیساهای گوتیک ایجاد کرده؛ مأموریتهایی را سازماندهی کرده که همهٔ مهاجرتهای عظیم ملتها و جنگهای صلیبی را تحتالشعاع قرار داده است.» به طور خلاصه:

بورژوازی طی حاکمیتی تقریباً صدساله نیروهای تولیدی به مراتب عظیمتر و انبوه تری از مجموع همهٔ نسلهای پیشین بر روی هم آفریده است. انقیاد نیروهای طبیعی، دستگاهها، کاربرد شیمی در صنعت و کشاورزی، کشتیهای بخار، راهآهن، تلگراف برقی، آماده سازی اقلیمهای کاملی برای کشت، کانال بندی رودخانه ها، جسمعیتهای کاملی را از زمین رویاندن در کدام قرن گذشته حستی سوسیالیسم و کمونیسم: از مور تا مارکس 🖻 ۲۰۳

کو چک ترین تصوری داشتند که چنین نیروهای مولدی در آغوش کار اجتماعی خفته است [۱۹]

دلیل سوم و دقیقاً مربوط دیگری که سرمایهداری را نیروی مترقی ساخته، نیاز آن به نوآوری و دگرگونی است. برای آنکه صنعت سودآور بماند باید تجهیزات جدید و مؤثرتری بسازد. این دگرگونی در نیروهای مادی تولید تغییراتی در روابط اجتماعی، تولید و از آنجا در سراسر جامعه فرا میآورد:

بدون انقلابی مستمر در نیروهای تولید، و از این رو در روابط تولیدی، و همراه آنها در تمامی مناسبات اجتماعی، ادامهٔ زندگی بورژوازی امکان پذیر نیست.... انقلاب پیوسته در تولید، پریشانی بی وقفهٔ همهٔ اوضاع اجتماعی، تحریک و تردید همیشگی عصر بورژوازی را از همهٔ دورانهای پیشین متمایز می سازد. همهٔ روابط ثابت و بسیار دیرپا با قطاری از عقاید و تعصبات باستانی و محترم روبیده می شوند، روابط و افکار تازه پیش از آنکه مجال تثبیت داشته باشند کهنه می شوند. هر آنچه صلب و سخت است بخار می شود، هر آنچه مقدس است کفرآمیز می گردد، و سرانجام انسان مجبور می شود که با هشیاری کامل، با اوضاع واقعی زندگی و روابطش با نوع خود روبرو شود [۲۰].

مارکس مدعی است که در همهٔ این ابعاد سرمایه داری نیرویی مترقی در جهت خیر بوده است. اما، اگر سرمایه داری سو دمند بوده است، چرا مارکس این اندازه از آن بد میگوید؟ و چرا فکر میکند سرمایه داری باید سرنگون و جایگزین شود؟ از جمله دلایل بسیاری که مارکس در این باره پیش مینهد سه دلیل اهمیت خاصی دارد.

نخست، مارکس مدعی است سرمایه داری از دور خارج شده است. اگرچه سرمایه داری روزگاری مترقی بوده عمر مفیدش سپری شده و اکنون باید جایگزین بشود. صرفاً به این دلیل که سرمایه داری در مقایسه با فئو دالیسم بهبود است، [این] بدان معنا نیست که هیچ پیشرفت دیگری مطلوب یا ضروری نیست. مارکس عقیده داشت که همان طور که نوجوانی راه را برای بزرگسالی هموار میکند، سرمایه داری هم راه را برای صورتی عالی تو و آزادتر \_جامعهٔ کمونیستی \_مهیا می سازد.

دوم، مارکس معتقد است سرمایهداری موجب از خود بیگانگی است. همچنانکه پیش از این یاد کردیم، مفهوم از خود بیگانگی یا بیگانگی بر سراسر فلسفهٔ هگل سایه افکنده است. مارکس هم «از خود بیگانیگی» راکانون انتقاد خود از سرمایهداری قرار میدهد. اما مارکس درک متفاوتی

۲۰۴ 🛙 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

از «از ـ خود ـ بیگانگی» دارد. در نظر مارکس، آنچه از خود بیگانه میشود «روح» نیست، بلکه مردمیاند که از کارشان و از یکدیگر بیگانهاند. احساس از خود بیگانگی در طبقهٔ کارگر سرانجام به سقوط سرمایهداری و ظهور کمونیسم یاری میرساند.

مارکس معتقد است که کارگران در نظام سرمایهداری به چهار شیوهٔ متمایز اما مرتبط از خود بیگانه می شوند: (۱) چون مجبورند کارشان را بفروشند و مالک آنچه تولید میکنند نیستند، از محصول کار خود بیگانه می شوند. (۲) چون نظام سرمایه داری تولید انبوه روح خلاق را نابود میکند، کارگران از زحمت خود احساس رضایت نمیکنند و از این رو از فعالیت تولید هم بیگانه می شوند. کارگر «زائدهٔ ماشین می شود» ۲۱۱. (۳) کارگران از استعدادهای بی نظیر و متمایز انسانی یا «قدرتها»یشان سبویژه از قدرت آفرینش و لذت از زیبایی که در نظام سرمایه داری محود یا عقب نگاه داشته می شود بیگانه می شوند. (۲) سرمایه داری کارگران را تا آنجا از یکدیگر بیگانه می سازد که برای شغل و دستمزد وادار به رقابت با یکدیگر می شوند.

اما فقط کارگران نیستند که بیگانه می شوند. مارکس می گوید که سرمایه داران نیز همانند ارباب در حکایت ارباب و بردهٔ هگل از بیگانگی رنج می برند. سرمایه داران گمان می کنند که با آن همه راحت مادی آزاد و خشنو دند؛ اما در واقع نیستند. به نظر مارکس، سرمایه دار صرفاً «زائدهٔ» سرمایه است. سرمایه دار سرور سرمایه نیست، بلکه بردهٔ آن است. سرمایه داران در برابر ارباب خود، یعنی بازار قدر تمند، سرفرو د می آورند و بنابر آن اقدامات خود را تنظیم می کنند. اقداماتشان راکه از آزادی بسیار دور است، نیروهایی تعیین می کنند که بیرون از اختیار آنان است.

سوم، مارکس معتقد است سرمایهداری خود را نابود میکند. عملیات نظام سرمایه منطقی پولادین دارد که همه \_حتی سرمایهدار \_را در چنگ خود دارد. این نظام نمیگذارد سرمایهدار انسانی کاملاً رشید، مهربان، و دلسوز شود و در عوض او را به ماشینی سرد و بیروح و حسابگر تبدیل میکند. با این حال، مارکس مکرر اصرار می ورزد که انتقادش از سرمایهداری بر اساس اخلاقیات نیست، و ماهیت اخلاقی سرمایهداران را در مقام فرد یا حتی طبقه به چون و چرا نمیگیرد. هدف انتقاد به اصطلاح «علمی» او از سرمایهداری نشان دادن این واقعیت است که چگونه سرمایهداری اقدامات همه، از جمله خود سرمایهداران، را محدود میکند. این امر بویژه، مثلاً در شیوهٔ عمل نظام برای نگاه داشتن سطح زندگی در پایینترین حد آشکار می شود. «بهای سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۲۰۵

میانگین کار دستمزدی حداقل دستمزد است، یعنی آن اندازه از وسایل زندگی که صرفاً برای زنده ماندن کارگر مطلقاً لازم است»[۱۲۲]. سرمایهداران دستمزدها را به علت بیرحمی یا بیاخلاقی پایین نگاه نمیدارند، بلکه منطق نظام از آنان چنین میخواهد.

برای توضیح نکتهٔ مورد نظر مارکس دو کارخانه را در نظر بگیرید که در مالکیت دو سرمایه دار رقیب است. هر دو کارخانه محصول واحدی را مثلاً فولاد – تولید میکند. یک روز یکی از سرمایه داران دلش برای کارگرانش می سوزد. دستمزدشان را اضافه میکند ، ساعات کار راکوتاه میکند، وضعیت کار را بهبود می بخشد، تجهیزات ایمتی نصب میکند و درمانگاه و شیرخوارگاه می سازد. سرمایه دار رقیب هیچ یک از این اقدامات را نمیکند. نتیجه چیست؟ سرمایه دار مهربان از گردونهٔ فعالیت خارج می شود، کارگرانش شغل خود را از دست می دهند، و رقیب بی رحمش رشد میکند. چرا؟ زیرا برای تأمین این اصلاحات یا باید هزینهٔ محصولش را بالا ببرد، که مصرفکننده را گریزان می سازد، یا باید در صد سود خود را کاهش دهد، که سرمایه گذاران را که بیشترین بازده ممکن سرمایه گذاری را طلب میکند فراری می دهد. سرمایه گذاران را که بیشترین بازده ممکن سرمایه گذاری را طلب میکنند فراری می دهد. برعکس، باز هم ثرو تمندتر می شود. او و سرمایه داران دیگری که مانند او باشند سهام بیشتری را در بازارهای خاص خود به دست می آورند؛ نتیجه ش، رقابت کمتر و گرایش به سوی انحصار در بازارهای خاص خود به دست می آورند؛ نتیجه کار ماند و گرایش به سوی انحصار

نکتهای که در این حکایت تخیلی وجود دارد آن است که در نظام سرمایهداری، کارگر و سرمایهدار به یکسان از رشد آزاد و کامل قدرتهای انسانی خود دور می شوند. با این حال، نمی گذارند آنان این را ببینند زیرا در نظام سرمایه هیچ چیزی آنچه می نماید نیست؛ همه چیز «باژگونه» است (۲۳. زیبا زشت می نماید و زشت زیبا. در این دنیای وارونه، بازار آزاد است، اما انسان نه. مارکس می گوید «در جامعهٔ بورژوایی سرمایه مستقل است و فردیت دارد، حال آنکه شخص زنده وابسته و بدون هویت فردی است» (۲۳. چنین می نماید که کارگر کار خود را با دستمزد روزانه داو طلبانه مبادله میکند. با این حال، در جهان واقع، کارگران مجبورند از ترس بیکاری و در نهایت از گرسنگی جان باختن با دستمزد بخور و نمیری کار کند. به نظر می رسد

۲۰۶ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

اختیارش گیر افتاده است. سرمایهدار، همچون کارآموز افسونگری، به جارویی چنگ زده است که خیلی زود خودش را جارو خواهد کرد[۲۵].

مارکس مدعی است سرمایهداری وضعیتی را ایجاد ونیروهایی را آزاد کرده است که روزی خودش را نابود خواهند کرد. سرمایهداری با ایجاد طبقهای ... به نام پرولتاریا ... با منافعی دقیقاً متضاد با منافع سرمایهدار، بخصوص «گورکنان» خویش را آفریده است؛ طبقهای که با شورش علیه بورژواهای حاکم هیچ چیزی ندارد از دست دهد و به همه چیز دست مییابد. و با این حال، طرفه آنکه خود بورژواها مسئول سقوط خویش اند. زیرا در آغاز همین بورژواها کارگران را گرد هم آوردند و به آنان آموختند که کار خود را تلفیق کنند و در تولید کالا همکاری نمایند. سرانجام، کارگران به جایی میرسند که خود را طبقهٔ واحدی با منافع مشترک و دشمن طبقاتی مشترک، یعنی همان بورژواها، میانگارند. آنگاه، به انقلابی دست میزنند که سرمایهداری را سرنگون میکند و سرانجام به ایجاد جامعهٔ بی طبقهٔ کمونیستی رهنمون می شود.

پیش از بررسی این هدف \_ظهور جامعهٔ کمونیستی \_باید نگاه دقیقتری به فرایندی بیفکنیم که به گمان مارکس فرایند دستیابی به هـدف است. نخست بـه اصـول اولیـهٔ خـط فکـری «دیالکتیکی» مارکس نگاهی میاندازیم و سپس به عـوامـل سیاسی، اقـتصادی، و اجـتماعی مشخصتری در آن فرایند میپردازیم که به رشته انقلابهایی میانجامند و نابودی سرمایهداری و دگرگونی بنیادین جامعه را فرا میآورند.

## ديالكتيك تغيير

مارکس با چه دقتی به فرایند تغییر حیاتی از جامعهٔ رقابتی سرمایه داری به جامعهٔ مبتنی بر همکاری کمونیستی مینگریست؟ در اینجا لازم است دین مارکس را به هگل، و بویژه دین او به این مفهوم هگلی را، به یاد بیاوریم که تاریخ در حرکت دیالکتیکی، «زیرکی خرد» را نشان می دهد. سرمایه داران و پرولتاریا شخصیتهایی به دام افتاده در نمایشنامه ای هستند که داستان و فرجامش را نمی دانند و همچنانکه پیش از این یاد کردیم، داستان این نمایشنامه شبیه حکایت ارباب و بردهٔ هگل است. باز، البته، بازیگران این نمایشنامه افراد نیستند بلکه دو طبقهٔ در ستیز -بورژوازی و پرولتاریا \_بازیگران این نمایشنامه افراد نیستند بلکه دو طبقهٔ در ستیز سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗈 ۲۰۷

مارکس در بازگویی حکایت هگل، سرمایه دار را به جای ارباب و کارگر را به جای برده قرار داده است. کارگر در واقع برده شده است، اگرچه، نخست خود نمی داند. کارگر که برای شغلش سپاسگزار سرمایه دار است و نگران است کارش را از دست بدهد خود را مدیون و وابستهٔ سرمایه دار احساس میکند. کارگر جهان بینی سرمایه دار و جایگاههای خود و او را در آن می پذیرد. از این منظر، «ایجاد» شغل به سرمایه دار نسبت داده می شود که بعد آن را به کارگری خوشبخت «می دهد». و چون سرمایه دار در برابر کار کارگر به او دستمزد می پردازد، این رابطه خوشبخت «می دهد». و چون سرمایه دار در برابر کار کارگر به او دستمزد می پردازد، این رابطه کار کارگر او را استثمار میکند. سرمایه دار به زور گرفتن ارزش افزوده» – اصطلاحی که مارکس برای سود بردن به کار می برد – قدادر است زندگی تجملی داشته باشد در حالی که کارگر زندگی بخور و نمیری دارد. رابطهٔ آنان، اگرچه آشکارا دوسویه است، به هیچ روی برابر نیست. کارگارگر فقیر می شود، حتی هنگامی که سرمایه دار غنی می شود. هر چه پرولتاریا فقیرتر شود،

عکس این هم به همین اندازه درست است: بدون طبقهٔ سرمایهدار، طبقهٔ کارگر در کار نخواهد

۲۰۸ 🗈 ایدنولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

بود. می توان درک کرد چرا سرمایه دار دوست دارد این اوضاع حفظ شود. در مقابل کارگر به تدریج درمی یابد که کسب آزادی و فائق آمدن بر از خود بیگانگی مستلزم نابودی دو طبقهٔ در ستیز \_بورژوازی و پرولتاریا \_است. این بدان معنا نیست که اعضای این دو طبقه را باید کشت، بلکه اوضاعی که اختلاف طبقاتی را ایجاد و حفظ میکند باید از میان برود. یک طبقه باید از بهره کشی و سود حاصل از کار طبقهٔ دیگر دست بکشد. اما مارکس خاطرنشان میکند این یعنی از بین رفتن طبقات. اساساً سرشت تقسیم طبقاتی استثمارگرانه است؛ بهره کشی را از میان بردارید طبقات از بین می روند و بالعکس.

مارکس می گوید پرولتاریا از آن رو بی نظیر است که یگانه طبقه ای است که در جامعهٔ نوین از نابودی خود سود می برد. پرولتاریا \_ برعکس بور ژوازی \_ به جای آنکه در پی حفظ خود در حکم طبقه ای باشد، به دنبال نابودی حکومت طبقاتی از طریق نابودی همهٔ تمایزات طبقاتی است. در نظر مارکس، پرولتاریا از آن رو «طبقهٔ فراگیر» است که در خدمت به نفع خود به نفع تمام انسانها خدمت می کند [۲۶]. به نفع کارگران است که طبقهٔ کارگر را از میان بردارند \_ طبقه ای که فقیر، خوار، و تحقیر شده است \_ و انسانهایی آزاد و برابر بشوند. و انگهی، کارگران با آزاد کردن خود، سروران پیشین خود را هم آزاد می کنند. سرانجام به «رشد آزاد و کامل همه» نائل می شوند [۲۷].

پس، آزادی راستین از نظر مارکس \_ آزادی از استثمار و از خود بیگانگی، آزادی رشد قدرتهای انسانی هر کس به کامل ترین صورت \_ تنها در جامعهٔ بی طبقه شکوفا می شود. نفع کارگران تنها در فرا آوردن این نوع جامعه است. اما بنابر شرح مارکس، کارگران چگونه می توانند بر «آگاهی کاذب» فائق آیند و دریابند که منافع «راستین» آنان چیست؟ پرولتاریا چگونه طبقهٔ «برای خود» و مجهز به شعور طبقاتی انقلابی می شود؟ به طور خلاصه، مراحل یا گامهای واقعی این توالی انقلابی که به سرنگونی سرمایه داری و ایجاد جامعهٔ کمونیستی بی طبقه می انجامد، کدام است؟ و، دست کم، جامعهٔ کمونیستی چه صورتی خواهد داشت؟

#### توالى انقلابي

مارکس پیشبینی کرد که انقلاب پرولتاریا گرچه سرانجام جهانی است، در کشورهای

سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۲۰۹

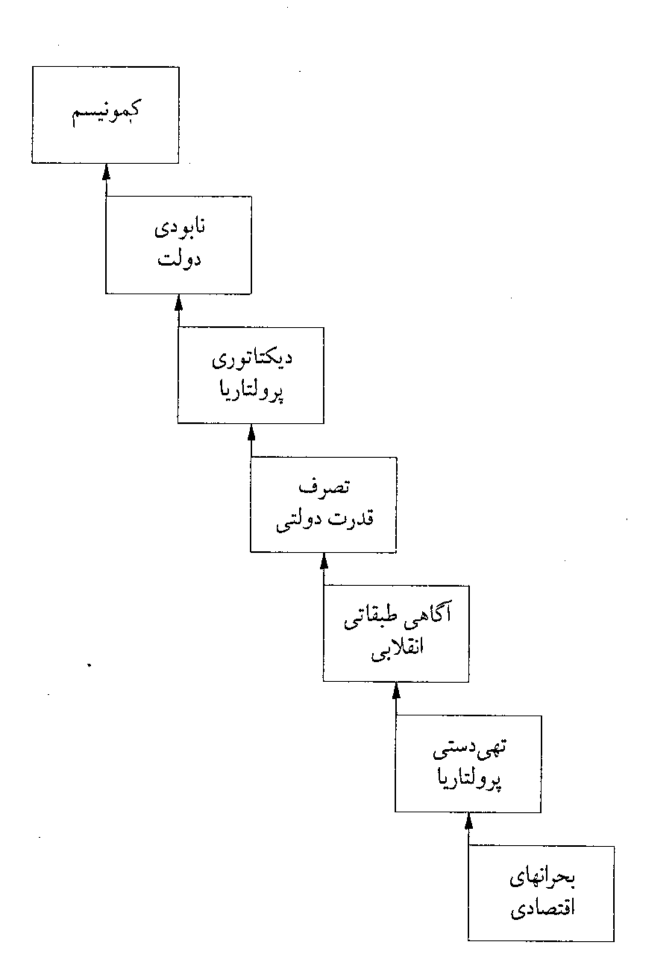
سرمایهداری پیشرفتهتر آغاز میشود و به ترتیبی نسبتاً معین پیش میرود. مراحل مختلف این توالی انقلابی را میتوان به اختصار به صورت زیر خلاصه کرد (شکل ۵-۳ را ببینید).

بحرانهای اقتصادی. آفت سرمایه داری، که مارکس به هیچ روی نخستین کاشف آن نبود، کاهشهای دورهای اقتصادی \_رکود و بی رونقی \_ است. اقتصاددانان «بورژوا» این پدیده را «نوسانات چرخهٔ فعالیت اقتصادی» می نامند که به موقع خود را اصلاح می کند. در مقابل، مارکس معتقد بود که این بحرانها به علت «هرج و مرج تولید» است که مشخصهٔ جامعهٔ سرمایه داری است (۲۸). هر چه جامعهٔ سرمایه داری پخته تر یا پیشرفته تر شود، این بحرانها فراوان تر و شدید تر خواهد شد \_و احتمال اینکه خود را اصلاح کند کمتر می شود.

تهی دستی پرولتاریا. بورژواها که شروتمندترند این بحرانها را بهتر از کارگران از سر میگذرانند. رکود و کسادی کارگران را از کار، درآمد و سرانجام از خوراک و سرپناه محروم می سازد. کارگران بی آنکه تقصیری داشته باشند نمی توانند کاری پیدا کنند، بعضی به گدایی می افتند، گروهی دیگر با دله دزدی خطر زندان و حتی مرگ را پذیرا می شوند، و باز گروهی دیگر از گرسنگی می میرند. کارگران، صرف نظر از بینواییهایشان در مقام کارگر، وقتی کارشان را از دست می دهند باز هم به مراتب بینواتر می شوند. بنابرنظر مارکس این فرایند، تهی دستی پرولتاریا، در جامعهٔ سرمایه داری ناگزیر است.

آگاهی طبقاتی انقلابی. کارگران به هنگام بینوایی به تدریج تشخیص می دهند که تقصیر از آنها نیست و از نظام است \_ نظامی سرشار از «تناقضاتی» خیره کننده تر از آنکه دیده نشوند. آنان می خواهند کار کنند، اما شغل کافی برای همه وجود ندارد «مرفهان بهره خوار» بورژوا با اینکه کار نمی کنند راحت و فراخ روزی اند. بچه هایشان با تغذیهٔ خوب و پوشاک گرم به مدرسه می روند؛ کودکان کارگران \_ با سوء تغذیه، گرسنگی، و لباس نامناسب \_ در خیابانها گدایی می کنند و در زباله ها ته ماندهٔ غذا جستجو می کنند. مشاهدهٔ این تضادها کارگران را به تأمل انتقادی دربارهٔ علل بینواییشان می کشاند. علاوه بر این، در این فرایند نظریهٔ مارکس برای یاری وارد گود می شود: این نظریه توضیح می دهد که چگونه کار به اینجا کشید. راه حلی هم پیشنهاد می کند: براندازی بورژوازی حاکم. چون مارکس معتقد بود کارگران دیر یا زود خود به این نتیجه خواهند رسید، خود را صرفاً هـ مچون «قابلهای» مـی دید که بـا تسـریع فـرایند انقلاب در مسیر

۲۱۰ 🗉 ایدنولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک



شکل ۵-۳ نظر مارکس دربارهٔ توالی انقلابی

مستقیم و کم زحمت، از «درد زایمان میکاهد». تصرف قدرت دولتی. مارکس پیشگویی کرد که اوضاع اقـتصادی «عـینی» (بـحرانـهای اقتصادی که به تهیدستی پرولتاریا میانجامد) و وضعیت «ذهنی» (آگاهی طـبقاتی انـقلابی) تلفیق میشوند تا ترکیب از نظر سیاسی انفجارپذیری را شکل دهد. جنبش انقلابی که ظاهراً با سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۲۱۱

اعتصابات پراکند، کوچک و خودانگیخته، تحریمها، تظاهرات خیابانی و شورش شروع میشود، به سرعت به نیرویی ستیزه جو تر سازمان یافته تر و یکپارچه تر و متحد تبدیل می شود تا طبقهٔ حاکم را سرنگون سازد. مارکس معتقد بود که این وضعیت را می شود به چندین شیوه فرا آورد. یک امکان این است که «اعتصاب عمومی» سراسری ای اقتصاد را فلج کند و تقریباً یک شبه سرمایه داران را به ورشکستگی بکشاند. یک امکان دیگر، جنگ خونین داخلی است که سرمایه داران، سربازان، و پلیس را در برابر پرولتاریای مسلح قرار می دهد. امکان سوم، اگرچه تا محتمل (به گفتهٔ مارکس شاید محتمل در هلند و امریکا)، سرنگونی بورژوازی نه با گلوله بلکه برخوردارند. این مبارزه طولانی، دشوار و احتمالاً خشن خواهد بود. اما پرولتاریا به هر وسیله برخوردارند. این مبارزه طولانی، دشوار و احتمالاً خشن خواهد بود. اما پرولتاریا به هر وسیله

دیکتاتوری پرولتاریا. پس از تصرف قدرت دولتی، پرولتاریا برای استقرار آنچه مارکس «دیکتاتوری انقلابی پرولتاریا» مینامد کوشش خواهد کرد. منظور مارکس از این عبارت فتنه برانگیز صرفاً عبارت است از: دولت بورژوایی که نظام حاکمیت طبقاتی است به معنی دیکتاتوری بورژوازی بر پرولتاریا بود. هنگامی که کارگران قدرت دولتی را در اختیار میگیرند، به طبقهٔ حاکم جدید تبدیل میشوند. به سخن دیگر، کارگران به نفع خود حکومت خواهند کرد. نفع مبرم کارگران حفظ دستاوردهای انقلاب و پیشگیری از تجدید سازمان بورژوازی شکست خورده و (در صورت امکان با کمک خارجی) به راه انداختن جریانی ضد انقلابی برای کسب مجدد قدرت است. بنابراین، طبقهٔ کارگر باید با استفاده از دستگاه دولت مدرسه ها، دادگاهها، زندانها و نیروی پلیس – به شیوهای که در حد لازم دیکتاتوری باشد، از این امکان جلوگیری کند. مارکس از کارگران پیروزمند انتظار دارد در برخورد با یکدیگر با گشادگی و آزادمنشی رفتار کنند.

نابودی دولت. مارکس در یکی از نوشتههای بعدی خود، نقد برنامهٔ گوتا میگوید که با درهم شکسته شدن بورژوازی به دست پرولتاریا دوران سوسیالیسم آغاز میشود، دورانی که آن

۲۱۲ 🗈 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

را صورت اجتماعی گذار از سرمایه داری به کمونیسم توصیف میکند. چون شیوه های کهنهٔ تفکر رقابت جوی معرف جامعهٔ بورژوایی بلافاصله ناپدید نمی شود، مرحلهٔ سوسیالیستی توسعه نه تنها منضمن دیکتاتوری پرولتاریا است بلکه از انگیزهٔ دستمزد هم برای تشویق مردم به کار سخت استفاده میکند. بنابر نظر مارکس، در نظام سوسیالیسم قاعده باید این باشد: «از هر کس بر اساس تواناییش و به هر کس متناسب باکارش». اما نفع پیدای پرولتاریا، «این طبقهٔ فراگیر»، از بین بردن طبقات و تمایزات طبقاتی است. این امر هنگامی شروع می شود که کارگران محل کار را با انتراض بورژوازی، یا به تدریج که بورژوازی خطاهای شیوهٔ خود را می فهمد، نیاز به جباریت کمرنگ خواهد شد. آنگاه، مارکس امیدوار است «دیکتاتوری پرولتاریا» دلیل و جودی خود را از دست بدهد و به سادگی «محو شود».

کمونیسم. مارکس دربارهٔ ویژگیهای مشخص جامعهٔ کمونیستی آینده سخن چندانی نگفته است. یکی از دلایل آن، خودداری مارکس \_برخلاف سوسیالیستهای پیشین که هر یک نقشههای مفصلی داشتند \_از نوشتن «کتاب آشپزی برای آشپزخانههای آینده» است [۲۹]. مارکس گمان میکرد شکل هر جامعهای را در آینده تنها مردمی که در آن زندگی میکنند تعیین خواهند کرد. با این حال، به چندین مشخصهای که، به گمان او چنین جامعهای خواهد داشت اشاره کرده است. یکی اینکه جامعهٔ کمونیستی جامعهای گشاده و آزادمنش است که همهٔ شهروندان در ادارهٔ آن نقش فعالى خواهند داشت. مشخصة ديگر اينكه وسايل عمدة توليد كارخانه، معدن، کارگاههای بزرگ و مانند آنها \_در مالکیت همگانی خواهد بود. تولید اقتصادی برنامهدار و بسامان است. و توزيع كالاها و خدمات بر اساس امتياز يا ثروت نيست، بلكه بر اساس توانايي و نیاز است. پس، قاعدهٔ کلی در حکومت کمونیسم عبارت است از: «از هـر کس بـه انـدازهٔ تواناییش، به هر کس به اندازهٔ نیازش». مردمی که در جامعهٔ کمونیستی زندگی میکنند سرانجام بهراستی آزاد میشوند. یعنی، با غلبه بر موانعی چون بهره کشی، از خود بیگانگی، و توهمات ایدئولوژیک مردم آزادانه شخصیتهای چندبعدی خود را رشد میدهند. بدینسان، مارکس جامعهای را برای آینده پیش بینی میکند که در آن نه فقط شماری معدود، بلکه هر فرد انسانی آزاد است تا مرد و زنبي از نو حيات يافته و كارآزموده بشود.

سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۲۱۴

در جامعهٔ کمونیستی، که در آن هیچ کس حوزهٔ فعالیت منحصر به فردی ندارد اما می تواند در هر رشته ای که دوست دارد رشد کند، جامعه تولید همگانی را چنان تنظیم می کند که برای من این امکان وجود دارد که امروز کاری و فردا فعالیتی دیگر داشته باشم، صبح شکار کنم و بعداز ظهر ماهیگیری، عصر به پرورش دام بپردازم و بعد از شام انتقاد کنم، درست همان طور که دوست دارم، بی آنکه شکارچی، ماهیگیر، چوپان، یا منتقد حرفه ای بشوم [۲۰].

مارکس در سال ۱۸۸۳ – خیلی پیش از مشاهدهٔ کوششهایی که اندیشه های او را به عمل سیاسی تبدیل میکرد – درگذشت. به هر روی، دیگرانی که خود را پیروان او نامیدند و مدعی سخن گفتن به نام او شدند به شیوه ای سرگرم تفسیر و تفسیر دوباره و تطبیق اندیشه هایش شدند که یقیناً مارکس را متحیر، و در مواردی و حشت زده، میکرد. مارکس خواسته یا ناخواسته مارکسیسم را پدید آورد. همچنانکه از این پس مشاهده خواهیم کرد مارکسیسم پس از مارکس پیشهٔ جالبی برای خود بوده است.

۲۱۴ 🗈 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

#### بادداشتها

۱. از جمله تاریخهای متعددی که دربارهٔ سوسیالیسم نگاشته شده است، نگاه کنید به

George Lichtheim, A Short History of Socialism (New York: Praeger, 1970).

۲. افلاطون، جمهور (کتابهای ۳ و ۴، ۴۱۲ ب – ۴۲۱ ج).

3. Thomas More, Utopia, ed. J. Churlton Collins (Oxford: Clarendon Press, 1904). pp. 43-44.

مور کتا*ب آرمانشهر* را به زبان لاتینی نگاشت، و کالینز ترجمهٔ رالف رابینسن مربوط به سال ۱۵۵۱ را تجدید چاپ کرده است. ما این ترجمه را بویژه، املای کلماتش را تغییر دادهایم تا روزآمد شود. همچنانکه در گزیدهٔ *آرمانشهر* در کتاب زیر چنین کردهایم:

Terence Ball and Richard Dagger, *Ideals and Ideologies: A Reader*, 3rd cd (New York: Longman, 1999), selection 32.

4. Ibid., p. 68.

5. Gerrard Winstanley, A New Yeers Gift for the Parliament and Armie (1650);

که در صفحهٔ ۳۱۸ کتاب زیر چاپ شده است:

David Wooton, ed., Divine Right and Democracy (Harmondsworth: Penguin Books, 1986), pp. 317-333.

همچنین نگاه کنید به:

Winstanley, The Law of Freedom (1652; New York: Schocken Books, 1973).

6. Saint-Simon, Social Organization, The Sciences of Man and Other Writings, ed. Felix Markham (New York: Harper Torchbooks, 1964).

7. Auguste Comte, Auguste Comte and Positivism: Selections from His Writings, cd. Gertrude Linzer (New York: Harper & Row, 1975), p. 88.

۸. نگاه کنید به:

Frank E. Manuel, The Prophets of Paris (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1962).

برای انتقاد شدید لیبرالی \_فردگرایانه از کُنت نگاه کنید به:

John Stuart Mill, Auguste Comte and Positivism (Ann Arbor, MI: University of Michigan

#### سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۲۱۵

Press, 1961).

کارل مارکس هم کم تر از این نسبت به کنت انتقاد نکرده است:

"Scheiss positivismus": Marx to Engels, 7 July 1866.

که در منبع زیر آمده است:

Karl Marx and Friedrich Engles, Werke, vol. 31 (Berlin: Dictz Verlag, 1968), p. 234.
Robert Owen, A New View of Society and Other Writings, ed., G. D. H. Cole (London: E. P. Dent, 1927);

برای گزیده ای از این کتاب نگاه کنید به:

Ball and Dagger, Ideals and Ideologies, selection 33.

10. David McLellan, Marx: His Life and Thought (London: Macmillan, 1973).

11. G. W. F. Hegel, *Phenomenology of Mind*, translated by J. B. Baillie (New York: Harper & Row, 1967), pp. 228-240.

12. Karl Marx, *Capital* (New York: International Publishers, 1967), Vol. I, "Afterword to the Second German Edition," p. 20.

13. Marx and Engels, The Manifesto of the Communist Party, in Lewis Feuer, ed., Marx and Engels: Basic Writings on Politics and Philosophy (Garden City, NY: Doubleday Anchor, 1959), p. 7;

همچنين در:

Ľ

Ideals and Ideologies, selection 34.

۱۴. کلیهٔ نقل قولهای این بند از کتاب زیر است:

Marx and Engels, The German Ideology, Part I (New York: International Publishers, 1947.

15. Manifesto, p. 9.

16. German Ideology, p. 39; Manifesto, p. 26.

17. Manifesto, p. 9.

18. Ibid., pp. 9-10.

19. Ibid., p. 12.

20. Ibid., p. 10.

21. Ibid., p. 14.

22. Ibid., p. 22.

23. German Ideology, p. 14

- 24. Manifesto, p. 22
- 25. Ibid., pp. 12-13.

26. Critique of Hegel's Philosophy of Right, in Feuer, ed., Marx and Engels, pp. 141-142.

- 27. Manifesto, p. 29.
- 28. Ibid., p. 32.
- 29. Marx, Capital, Vol. I, p. 17.
- 30. German Ideology, p. 22.

سوسياليسم و كمونيسم: از مور تا ماركس 🗉 ۲۱۷

### براى مطالعة بيشتر

Avineri, Sholomo. The Social and Political Thought of Karl Marx. Cambridge: Cambridge Univesity Press, 1968.

Ball, Terence, and James Farr, cds. After Marx. Cambridge: Cambridge University Press. 1984.

Berlin, Isaiah. Karl Marx: His Life and Environment, 4th ed. Oxford: Oxford University Press, 1978.

Carver, Terrell. Marx's Social Theory. Oxford: Oxford University Press, 1982.

Cohen, G.A. Karl Marx's Theory of History: A Defense. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1978.

Gilbert, Alan. Marx's Politics: Communists and Citizens. New Brunswick, NJ: Rutgers University Press, 1981.

Kolakowski, Leszek. Main Currents of marxism, 3 vols., trans. P.S. Falla. Oxford: Clarendon Press, 1978.

Manuel, Frank E. The Prophets of Paris. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1962.

McLellan, David. Karl Marx: His Life and Thought. London: Macmillan, 1973. Singer, Peter. Marx. Oxford: Oxford University Press, 1980.

Taylor, Keith. The Political Ideas of the Utopian Socialists. London: Cass, 1982. Wilson, Edmund. To the Finland Station. New York: Doubleday Anchor, 1953.

÷ .

.

.

. <sup>.</sup>

فصبل ششيم

# سوسياليسم وكمونيسم پس از ماركس

همهٔ ما متانت نسبی زندگی خود را بواقع مرهون زحمتکشان بینواییم، سر تا پا سیاه با حلقومی خاکهزغال آلود، که بیلهایشان را با عضلات پولادین بازو و شکم به جلو میرانند.

جورج اورول<sup>۱</sup>، ر*اه و یگان* پیر<sup>۲</sup>

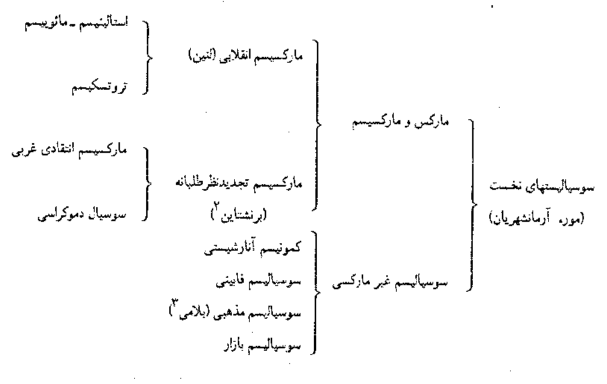
با پایان سدهٔ بیستم و آغاز سدهٔ بیست و یکم، سوسیالیسم ـ بویژه، نوع بالا به پایین و اقتدارطلب و با برنامه ریزی متمرکز ـ اندیشه ای متعلق به گذشته پیوسته می نماید. برعکس، در او ایل سدهٔ بیستم، سوسیالیسم برای بسیاری اشخاص در اروپا و امریکا اندیشهٔ زمان می نمود. دورانی که از مرگ مارکس در سال ۱۸۸۳ تا آغاز جنگ جهانی اول در سال ۱۹۱۴ را در برمی گیرد، زمان تب سیاسی و نیظریه پردازی \_ و پشتیبانی مردمی دم افزون \_ برای سوسیالیسم و احزاب سوسیالیستی است. نویسنده ای این دوران را «عصر طلایی» سوسیالیسم و بویژه مارکسیسم خوانده است [۱].

این دوران مطمئناً عصر سوسیالیسم مارکسیستی است، اما همچنین عصر سوسیالیسم مسیحی ، سوسیالیسم فابینی و کمونیسم آنارشیستی<sup>۵</sup> و دیگر انواع سوسیالیسم غیرمارکسی هم بوده است. و، در عین حال که گروهی از سوسیالیستها خود را «مارکسیست» میخواندند، گروهی دیگر از جنبههای مختلف نظریهٔ مارکس به شدت انتقاد میکردند. حتی مدّعیان مارکسیسم هم اغلب تفسیرهای متفاوتی از منظور مارکس و مارکسیسم میکردند. انگلس تفسیر خاص خود را از مارکسیسم پیش بُرد، همچنانکه بعدها لنین و بلشویکها که خود را «سوسیالیستهای علمی» میدانستند چنین کردند تا جهان را در کورهٔ آتشین انقلاب بازسازی کنند.

- 1- George Orwell 2- The Road to Wigan Pier 3- Christian socialism
- 4- Fabian socialism
- 5- anarcho-communism
- 3- Christian socialism6- Vladimir Ilich Lenin

۲۲۰ 🖾 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

دیگران شکّاک یا خرده گیر، یا هر دو بودند. مثلاً، «تجدید نظرطلبان» از یورش «انقلابی» نظریهٔ مارکس انتقاد میکردند. آنان بر این بودند که سوسیالیسم، و بعداً کمونیسم، صلح آمیز از طریق



شکل ۶-۱ صورتهای عمدهٔ اندیشهٔ سوسیالیستی.

«تکامل [تدریجی]» فراخواهد رسید. منتقدان دیگر، مانند میخاییل آلکساندروویچ باکونین<sup>۴</sup>، کمونیسم آنارشیستی، بر این ظنّ بودند که مارکسیسم گرایشهای اقتدارطلبانه یا حتی یکهتازانه را میپروراند و از این رو نباید به مثابهٔ راهنمای عمل سیاسی در شمار آید.

تب و تابهایی از این دست مشخصهٔ سوسیالیسم در سدهٔ بیستم بوده است. همچنانکه خواهیم دید، در گروه همسرایان سوسیالیسم، نغمههای بسیاری سروده شده و همه در یک دستگاه نخواندهاند و گروهی با ضرباهنگهای طبلهای مختلفی «قدمرو» کرده و ترانههای متفاوتی را همسرایی کردهاند. با اینهمه، تا همین امروز هم صدای مارکس رساتر از هر صدای دیگری طنین انداز بوده است. در عمل، از زمان مارکس، هر سوسیالیستی لازم دانسته است با نظریهٔ مارکس به نوعی کنار بیاید: آن را بپذیرد، صریحاً ردّش کند، یا چنان دستخوش تغییرش کند که بازشناسیش دشوار باشد. شکل ۶-۱ گوشهای از تنوع مارکسیسم را نشان میدهد.

4- Mikhail Aleksandrovich Bakunin

سوسیالیسم و کمونیسم پس از مارکس 🗉 ۲۲۱

**مارکس چند سال پیش از مارکس** مارکس چند سال پیش از مرگ خود باخبر شد که گروهی از کارگران فرانسوی دوستدار او خود را «مارکسیست» می خوانند. پیرمرد از این تصور که کسی نظریهٔ پیچیده و به اصطلاح «علمی» او را به «- ایسم» سادهاندیشانهای کاهش دهد بر خود لرزید. به نحوی که به دامادش گفت «آنچه مسلم است این است که من مارکسیست نیستم» ۲۱. اما اگر مارکس خودش را مارکسیست نمی دانست، بسیاری دیگر با خوشحالی مدّعی چنین عنوانی بودند. دوست قدیمی و مؤلف همکار مارکس، فریدریش انگلس، برجسته ترین فرد این جماعت بود.

ماركسيسم انگلس

انگلس، اگرچه به شدت از سرمایه داری انتقاد می کرد، خود سرمایه دار بود. پدر انگلس، که یکی از شرکای پارچه بافی آلمانی ارمن و انگلس بود، در سال ۱۸۴۲ پسر جوانش را به انگلستان فرستاد تا کارخانهٔ شرکت را در منچستر اداره کند. انگلس با آنکه همواره از سرمایه دار بودن ناراضی بود، از زندگی خوب لذت می برد. در شناخت شراب عالی و سیگار خوب خبره بود و معشوقه ای ایرلندی به نام مری برنز<sup>۱</sup> داشت که در کارخانه اش کار می کرد. این دختر انگلس را با وضعیت و حشتناک زندگی کارگران در منچستر آشنا کرد. شرح این وضعیت را انگلس به صورتی به یاد ماندنی و با تفصیلی مشمئزکننده در کتاب وضعیت طبقهٔ کارگر انگلیس<sup>۲</sup> (۱۸۴۴) بیان کرده است. این اثر بر مارکس اثری شدید گذاشت و از آن زمان به صورت اثر کلاسیک درجه دو در جامعه شناسی درآمده است.

در اواسط دههٔ ۱۸۴۰، مارکس، این فیلسوف انقلابی، با انگلس سرمایهدار یکی شد. مشارکت این دو از بسیاری جهات بینظیر است. هر یک در زمینههایی که دیگری ضعیف بود قوی بود. مارکس در سالهای نخستین تبعیدش درانگلستان، آنجا که خانوادهاش ازسال ۱۸۴۹ رفته بودند و سالهابا فقری نکبتبار دستوپنجه نرم میکردند، و به سرعت، بخصوص از نظر مالی، به انگلس اتکاکرد. انگلس هم به جای خود از نظر الهام سیاسی و برانگیزش عقلایی به

۲۲۲ 🗈 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

مارکس وابسته شد. مارکس، بنابر اعتراف صریح انگلس اندیشوری ژرف اندیشتر و اصیل تر بود. اما انگلس نویسندهٔ بهتری بود و استعداد پروراندن عبارات به یاد ماندنی و آسان و روان نوشتن را به چندین زبان داشت. در آثاری که با هم نگاشتند \_از جمله مانیفست کمونیستی (۱۸۴۸) \_اندیشهٔ اصلی عمدتاً از آن مارکس اما بیشتر نگارش از آن انگلس است. پس، در زمان حیات مارکس، انگلس برای ساده و عامه فهم سازی اندیشههای دوستش بسیار کوشید. با این حال، بلافاصله پس از مرگ مارکس، انگلس اندیشههای خود را به تفکر مارکس افزود.



فریدریش انگلس (۱۸۲۰-۱۸۹۵) انگلس نظریهٔ مارکس را تعدیل و تفسیر ــحتی شاید بتوان گفت به گونهای بنیادین بـازنگری سوسیالیسم و کمونیسم پس از مارکس 🗉 ۲۲۳

کرد. در واقع، بعضی نویسندگان گفتهاند که مبدع «مارکسیسم» انگلس بوده است نه مارکس، به نحوی که مارکسیسم بعدی شوروی (مارکسیسم لنینیسم) بیشتر مرهون انگلس است تا مارکس[۲]. این ادّعا را به زودی بررسی خواهیم کرد. اما نخست باید به موقعیت سیاسی انگلس و سهم او در مارکسیسم نگاهی دقیقتر بیندازیم.

در دههٔ ۱۸۸۰ انگلس خود را در وضعیت سیاسی غریبی یافت. پس از مرگ مارکس در سال ۱۸۸۳ ادّعا کرد که دربارهٔ تنوع گسترده ای از موضوعها، از جمله دربارهٔ سوگیری الزامی حرکت حزب سوسیال دموکرات ( اس.دی.پی)<sup>۱</sup> آلمان از جانب مارکس سخن میگوید. حزب سوسیال دموکرات در سال ۱۸۷۵ با اتحاد دو حزب سوسیالیستی رقیب در آلمان شکل گرفت – حزب متحد کارگران آلمان<sup>۲</sup> که در سال ۱۸۶۳ به رهبری فردیناند لاسال<sup>۳</sup> (۱۸۲۵–۱۸۶۴) تأسیس شد و حزب سوسیال دموکراتیک کارگران<sup>۳</sup> که در سال ۱۸۶۹ به دست دو تن از شاگردان و فکری جنبش سوسیالیستی آلمان بود، و هر یک نیرویی بسیار صرف انتقاد از دیگری کرد. چشم اندازهای متضاد آنان دربارهٔ سوسیالیسم را فقط می توان با تفاو تهای ظاهری و شخصیتی هر کدام مقایسه کرد. مارکس کوتاه قد و تو پر و پژوهشگری کامل و پرکار با تمام وجود به کرسال قدبلند و خوش اندام و محبوب و آداب دان اعتماد نداشت. لاسال احساساتی و پرهیاهو و خطیبی چیره دست بود و نویسندهٔ نمایشنامه و شعر و شعارهای سیاسی ای که مارکس از ته

برخلاف مارکس، که پیرو مرام جهانوطنی<sup>۷</sup> بود و معتقد به اینکه طبقهٔ کارگر وطنی خاص ندارد، لاسال ملیگرای دوآتشهای بود که میگفت کارگران هر ملت باید برای رسیدن به سوسیالیسم راه خاص خود را بیابند. مثلاً آن تدابیر سیاسی که برای سوسیالیستهای آلمانی کارایی دارد، لزوماً به کار فرانسویان نمی آید. علاوه بر این، لاسال معتقد بود کارگران گرایشهای عمیقاً میهن پرستانهای دارند و مدافع کشورهای خویش اند. بنابراین، کوشش برای جوش

2- United German Labor Party

- 3- Ferdinand Lassalle
- 4- Social Democratic Workers Party

6- Wilhelm Liebknecht

7- internationalism

5- Ferdinand August Bebcl

<sup>1-</sup> Social Democratic Party (S. D. P)

۲۲۴ 🖬 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

دادنشان به یکدیگر و جنبش یکپارچهٔ بینالمللی درست کردن تصوری سادهلوحانه برای آنان و محکوم به شکست است. و باز برخلاف مارکس، لاسال دولتگرا بود و باور داشت که دولت نمی تواند و نباید «از بین برود» و چنین هم نخواهد شد. به جای این حرفها، کارگران باید از طریق انتخابات دولت را تصرف کنند و آن را به گونهای دموکراتیک به کمک نمایندگان برگزیده شان اداره کنند. سوسیالیسم را باید دولتی مقتدر و خیرخواه از بالا سوسیالیسم را تحمیل کند.

اداره دسد. سوسیادیسم را باید دودنی معمد و عیر عرف رب سوسیا پیشم را معین معمد معنی حتی پس از مرگ نابهنگام لاسال در سال ۱۸۶۴ ـ در سن ۳۹ سالگی در دوئلی بر سر عشق به دختری ۱۷ ساله کشته شد \_ جناح لاسالی حزب سوسیال دموکرات همچنان خاری در چشم جناح مارکسی ماند. گرایشهای اصلاح طلبانهٔ لاسال، التقاط گرایی و احساساتی بودنش، و ملی گرایی آلمانیش همگی با چشمانداز مارکس دربارهٔ جنبش بین المللی، یکپارچه و گستردهٔ کارگران در تقابل بود.

انگلس، از زمان مرگ مارکس در سال ۱۸۸۳ تا پایان عمر خود در سال ۱۸۹۵، نگهبان درست آیینی مارکسی بود و مارکسیستهای آلمان و هر جای دیگر نه تنها برای توضیح و الهامات نظری، بلکه برای پندهای عملی هم، به او چشم دوخته بودند. انگلس، علاوه بر توصیه دربارهٔ تدابیر سیاسی، برداشت سادهای از نظریهٔ مارکس پیش نهاد که به چندین دلیل دشوار بتوان آن را بر نظرات خود مارکس منطبق کرد. بخصوص، انگلس دو حرکت مهم انجام داد. نخست، لقب محترمانهٔ «سو سیالیسم علمی» را برای مارکسیسم تواشید و دوم تفسیر دیگری از منظور مارکس از مادیگرایی پیش نهاد.

سوسیالیسم علمی. انگلس در سخنرانیش بر مزار مارکس او را «مرد علم» خواند و دستاوردش را با یافته های چارلز داروین مقایسه کرد. «درست همان سان که داروین قانون حرکت طبیعت اندامی راکشف کرد، مارکس نیز قانون حرکت تاریخ انسان را یافت»(۴). در نگاه اول این مقایسه به نوعی خوش مینماید. از همه چیز گذشته، خود مارکس هم معتقد بود که پرس وجوهایش «علمی» است. منظور مارکس از «علم» (واژهٔ آلمانیش Wissenschaft است) مجموعهٔ سازمان یافتهٔ دانش است که می توان آزمودش و درست یا نادرستش یافت. بنابر قول مارکس، دانش علمی نه ایسنا و بسته بلکه قابل انتقاد و رد کردنی است. مارکس از اندیشمندان پیشین \_از جمله آدام اسمیت و بسیاری دیگر \_به سبب آنکه به اندازه کافی «علمی» نبو دهاند به سوسیالیسم و کمونیسم پس از مارکس 🗉 ۲۲۵

شدت انتقاد میکرد. اما مارکس توانست از خودش هم کاملاً انتقاد کند و در پرتو شواهد ترازه بارها در نظریهاش تجدید نظر و آن را تعدیل کرد.

برداشت باز و انتقادیذیر مارکس دربارهٔ علم با نظر انتقادناپذیر و بستهٔ انگلس تفاوت آشکاری دارد. مثلاً، نظرات هر یک را دربارهٔ طبیعت و نقش تعمیمها یا «قانونهای علمی» در نظر بگیرید. گروهی از اندیشمندان سدهٔ نوزدهم بر آن بودند که درست همان سان که قوانین جاذبه، ترمودینامیک، و دیگر پدیده های طبیعی تغییرناپذیرند، بر تاریخ و جامعه انسان نیز قوانینی تغییرناپذیر حاکم است. مارکس وجود «قوانین» اجتماعی و تاریخی را تأیید میکرد، اما معتقد بود که این قوانین از منظری تاریخی ساخته هایی تغییرپذیرند ـ و بیشتر ویژگیهایی تغییرپذیرند بود که این قوانین از منظری تاریخی ساخته هایی تغییرپذیرند ـ و بیشتر ویژگیهایی تغییرپذیرند گذشته، حال، یا همهٔ جوامع ممکن تعلق دارد. مثلاً، به اصطلاح «قانون، عرضه و تقاضا» قانونی راستین و جاودانی نیست، بلکه صرفاً ساخته جامعهٔ بازار سرمایه داری است. وقتی صورت دیگری جایگزین جامعهٔ سرمایه داری شود این «قانون» دیگر معتبر نخواهد بود. از این جهت، «قوانینی» که جامعه شناسان می جویند باقوانینی که دانشمندان فیزیک، شیمی و دیگر علوم «قوانینی» که جامعه شناسان می جویند باقوانینی که دانشمندان فیزیک، شیمی و دیگر علوم

در مقابل، انگلس بر این باور بود که «علم» نوین دیالکتیک نشان داد که قوانین حاکم بر طبیعت و جامعه یکی و همسان است. بنابر اصول دیالکتیک، هر چیز \_طبیعت، تاریخ، حتی اندیشهٔ انسان \_چیزی نیست جز مادّهٔ در حال حرکت بر اساس «قانونها»ی زمانناپذیر دیالکتیک. به نظر انگلس «دیالکتیک علم کلّی ترین قوانین همهٔ حرکتها است. نتیجه این است که قوانین برای حرکت در طبیعت و در تاریخ انسان و برای حرکت اندیشه اعتباری یکسان دارند.» انگلس مدعی بود که درست همان سان که «تمام دانش راستین دربارهٔ طبیعت دانشی ابدی، بی کران و از این رو اساساً مطلق است»، تمام دانش راستین دربارهٔ انسان و تاریخش نیز مطلق و تغییرناپذیر است [۶].

انگلس ادّعاهای خود را دربارهٔ «سوسیالیسم علمی» بر اساس این «علم» جزمی و صلب «دیالکتیک» بناکرد. به عقیدهٔ انگلس سوسیالیسم علمی \_ یعنی، روایت او (و به زعم او روایت مارکس) از سوسیالیسم \_صرفاً یکی از ایدئولوژیهای سیاسی متعدد و رقیب نیست، بلکه شرح

۲۲۶ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

علمی تغییر ناپذیری است از چگونگی امور و اینکه چگونه باید باشند. هر سوسیالیستی که به نحوی دیگر استدلال کند صرفاً آرمانشهری در شمار خواهد بود و نظراتش بیشتر بر اساس احساس و عقیدهٔ شخصی است تا علم[۷]. این نوع خودباوری جزمی نشاندهندهٔ جدا شدن آشکار از فراخوان مارکس جوان برای «انتقاد بی رحمانه از هر آنچه هست» -از جمله برداشتهای موجود از «علم» -است.

مادی گرایی. همچنانکه در فصل گذشته دیدیم، مارکس بیشتر از این رو خود را «مادیگرا» نامید که نظرات خود را از نظرات هگل و دیگر ایدئالیستهای فلسفی که به شدت بر آنان می تاخت، متمایز سازد. اما بر مادیگرایان «خام» گذشته، مانند تو ماس هابز که معتقد بود جهان و هر آنچه (و هر آن کس) که در آن است چیزی نیست جز مادهٔ فیزیکی در حرکت، کمتر از بقیه نمی تاخت. بر اساس این نظر، اندیشه و اعمال انسان صرفاً معلول نیروهای فیزیکی بیرون از اختیار انسان است. مارکس در مقالهٔ «آرایی دربارهٔ فویرباخ» این گونه مادیگرایی خام را به باد طعنه می گیرد:

آموزهٔ مادیگرایانه ای که انسان را حاصل اوضاع و تربیت می داند و از این رو افراد تحول یافته را حاصل دیگر وضعیتها و تربیت تغییریافته می پندارد، از این نکته غفلت میکند که انسانها وضعیت را دگرگون می سازند و خود آموزش دهنده هم خود به آموزش نیاز دارد... [۸].

مادیگرایی مارکس معنایی دیگر داشت و کاملاً متفاوت با این بود. او به «مادّه» فی نفسه توجه نداشت، بلکه بیشتر به شیوه هایی توجه میکرد که انسانها برای سازماندهی خویش به کار میگیرند تا زنده بمانند و با تبدیل مواد خام به اشیا، مصنوعات و کالاهای سودمند برای انسان شکوفا بشوند. این شیوه ها نیز به سهم خود بر نحوهٔ تفکر مردم دربارهٔ خودشان و جهان «تأثیر میگذارد» یا آن را «شرطی» (واژهٔ آلمانیش: bedingen) میکند.

روایت انگلس از مادیگرایی به مادیگرایی هابز نزدیکتر است تا به نگرش مارکس. بنا بر نظر انگلس می توان هر چیزی را به ماده و تبدیلات آن کاهش داد. مادّه، صرف نیظر از گسترهٔ دگرگونیهایش، تا ابد یکسان می ماند، و «حرکات» آن در سیطرهٔ «قانونهای پولادین» و زمانناپذیر سوسیالیسم و کمونیسم پس از مارکس 🖻 ۲۲۷

قرار دارد:

یقین داریم که ماده تا ابلا در همهٔ تبلایلاتش بکسان می مانلا، که هیچ یک از ویژگیهای ماده هیچ گاه از دست نخواهلا رفت و بنابر همان ضرورت پولادینی که والاترین آفرینش خود در کرهٔ خاکی، یعنی ذهن انلایشنلاه، را نابود می سازد، بایلا در جایی دیگر، زمانی دیگر، بار دیگر آن را ایجاد کنله [۹].

بدینسان، تأکید انگلس بر ماده در حرکت با تأکید مارکس بر انسانهای در حرکت برای ساختن و بازسازی دنیایشان به صورت مکانی انسانیتر برای سکونت انسان تقابلی غریب می یابد.

تجدیدنظر طلبان. در آغاز سدهٔ بیستم، بعضی مارکسیستها از بازنگری در نظریهٔ مارکس در پرتو توسعه های اقتصادی و سیاسی انجام شده پس از مرگ او هواداری می کردند. نظریه پرداز برجستهٔ این گروه که به تجدید نظر طلبان شهرت یافتند، ادو ثارد برنشتاین (۱۹۳۲ ــ ۱۸۵۰) بود. برنشتاین از اعضای برجستهٔ حزب سوسیال دموکرات آلمان بود و اعتقاد داشت که جنبه هایی از نظریهٔ مارکس نادرست یا منسوخ شده است و بدین تر تیب باید کنار گذاشته یا در آن تجدید نظر شود. نام «تجدید نظر طلب» از همین جا است.

برنشتاین یکی از نخستین اعضای فعال حزب سوسیال دموکرات بود که برای اجتناب از زندانی شدن بر اساس قوانین ضد سوسیالیستی بیسمارک بین سالهای ۱۸۷۸ تا ۱۸۹۰ از آلمان گریخته بود. تقدیر چنین بود که تبعید «موقت» برنشتاین در انگلستان ۲۰ سال به طول انجامد. در انگلستان مارکس و انگلس را دید و دریافت که تعصب این دو پیرمرد از بسیاری «مارکسیستها» خیلی کمتر است. به هنگام اقامت در انگلستان از سوسیالیستهای فابینی هم تأثیر گرفت. اینان هوادار راهکار اصلاحات تدریجی بودند و آن را بهترین شیوه برای ایجاد جامعهٔ سوسیالیستی در انگلستان می دانستند. برنشتاین هم به این باور رسید که برای رسیدن به سوسیالیسم شیوهٔ «تکوینی» از نظر اخلاقی و سیاسی بر شیوهٔ خشونت بار انقلابی ترجیح دارد \_همان گونه که از عنوان اثرش سوسیالیسم تکوینی' (۱۸۹۹) پیداست.

برنشتاین، اگرچه در سخن کمتر، خود را در دل مارکسیست میدانست. برنشتاین گمان میکردکنار گذاشتن جنبههای نادرست نظریهٔ مارکس و تجدیدنظر در بخشهای کهنهٔ آن عیناً

۲۲۸ 🗉 ایدئولو ژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

همان روحیهٔ «علمی» و نقاد مارکس است، چرا که نشانهٔ هر نظریهٔ اصیل علمی آن است که حقیقتش همیشه پذیرای چون و چرا و انتقاد باشد. درست همان سان که مارکس از پیشینیان خود انتقاد میکرد، برنشتاین هم از خرده گیری بر مارکس روگردان نبود. انتقادهای برنشتاین را می توان به سه مقوله تقسیم کرد: اخلاقی، سیاسی، و اقتصادی.

انتقاد اخلاقی. برنشتاین، پیش از هر چیز، مدعی بود که مارکس و مارکسیستهای بعدی به اخلاق و اخلاقیات کم اعتنایی کرده اند. این غفلت دوسویه بود. از سویی، مارکس معتقد بود که باورها و ارزشهای اخلاقی به روبنای ایدئولوژیک جامعه مربوط و از این رو به زیربنای اقتصادی وابسته است. نتیجه آن است که ارزشها و نظرات اخلاقی به عواملی غیر از اخلاق وابسته است، آنها را می توان معلول دانست و هیچ گاه علت نهادها و اقدامات اجتماعی به شمار نمی روند. با این حال، برنشتاین در این باره از ایمانوئل کانت<sup>۱</sup> (۲۰۸۴–۱۷۲۴) فیلسوف آلمانی، پیروی می کرد که معتقد بود علل یا تأثیرات بیرونی در ارادهٔ شخص تأثیری ندارد. خلاصه اینکه مردم آزادند هر طور دوست دارند انتخاب (یا «اراده») کنند، و این بدان معناست که مردم از لحاظ اخلاقی وظیفه دارند مسئولانه انتخابهایی اخلاقی کنند. برنشتاین هم مانند کانت معتقد است این انتخابها از آن رو به لحاظ اخلاقی مسئولانه است که انسان به «قلمرو غایتها» تعلق دارد. یعنی، افراد «هدفهایی در خود» ند، و برخورد با هیچ کسی نباید چنان باشد که گویی او صوفاً وسیله یا ابزاری برای ارضای امیال یا مقاصد شخصی دیگر است.

از سویی دیگر، و نگران کننده تر از آن، این است که سوسیالیستهای مارکسی هدف نهایی یا غایی \_یعنی فرا رسیدن جامعهٔ کمونیستی \_را هدف گرفته اند و نگران ابعاد اخلاقی و غیر اخلاقی وسایل رسیدن به هدف نیستند. برنشتاین نوشت: «آنچه هدف نهایی سوسیالیسم می نامند برای من هیچ معنایی ندارد، بلکه خود حرکت را مهم می دانم» [۱۰۱]. منظور برنشتاین این بود که سوسیالیستها باید نگران اخلاقی بودن وسایل پیشنها دیشان برای رسیدن به جامعهٔ سوسیالیستی باشند. جامعهٔ پا گرفته در خون بعید است به اندازهٔ جامعه ای که با وسایل غیر خشونت بار تکوین یافته، صلح آمیز و دموکرات باشد. چون هدف و وسیله پیوند تنگاتنگی با سوسیالیسم و کمونیسم پس از مارکس 🗉 ۲۲۹ ـ

هم دارند نمی توان با وسایل ناعادلانه به جامعهٔ عادل دست یافت. با وسایل غیر دموکراتیک نمی توان جامعهٔ دموکرات بر پاکرد. و سوسیالیسم بدون دموکراسی ارزشی ندارد \_ در واقع، سوسیالیسم بدون دموکراسی نمی تواند وجود داشته باشد (۱۱]. افزون بر این، برنشتاین معتقد بود مارکسیستهایی که به جای هدفهای کوتاه مدت صرفاً به هدفهای دور توجه میکنند، به طرزی ساده لوحانه و خطرناک آرمانشهری هستند. به همان میزان که مارکسیستها \_ و شخص مارکس \_ مـ محصراً بـه پـیروزی نهایی سوسیالیسم چشم دوخته اند، «در واقع، ته مانده ای از آرمانشهرگرایی در نظام مارکسیستی به جای می ماند» (۱۲]. نوع «سوسیالیسم سیاسی شدنی» او، بر عکس، «اهداف نزدیکتر را جلوتر از اهداف دور می نشاند» (۱۲]. پس برنشتاین از این نظرپژواک سخن لاسال است دربارهٔ رابطهٔ هدف و وسیله که پیش از آن گفته بود:

انتقاد سیاسی. برنشتاین علاوه بر این ملاحظات اخلاقی، دربارهٔ بعضی پیشگوییهای مارکس هم ابراز تردید کرد. او به پیشرفتهای شگرف پس از مرگ مارکس اشاره می کرد \_ پیشرفتهایی که خلاف پیش بینیهای مارکس بود. یکی آنکه جنبش کارگری در آلمان و دیگر کشورها بزرگتر و نیرومند تر شده بود که تا اندازه ای بدان سبب بود که آنگاه مردان طبقهٔ کارگر در بیشتر کشورهای صنعتی به حق رأی دست یافته بودند. احزاب سوسیالیستی هم که پیوندهای نزدیکی با اتحادیه های کارگری و دیگر سازمانه ای طبقهٔ کارگر داشتند بزرگتر و نیرومند تر شده بودند. درسال ۱۸۹۰ قوانین ضد سوسیالیستی بسمارک مصوب سال ۱۸۷۸ دیگر ملغی شده بود درسال ۱۹۹۰ قوانین ضد سوسیالیستی و عضوگیری آشکار و فرستادن نماینده به رایشتاگ (مجلس آلمان) امکان پذیر شده بود. نمایندگان در مجلس می توانستند قوانینی پیشنهاد کنند که به نفع طبقهٔ کارگر باشد، از جمله مالیات بر درآمد درجه بندی شده و هفتهٔ کاری کوتاهتر. برای

۲۳۰ 🖬 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

نخستین بار، به نظر میرسید که دولت به جای سرکوب کارگران، می توانست \_همچنانکه لاسال اصرار داشت \_متحد و نگهبان کارگران باشد. به نظر برنشتاین، این پیشرفتها امیدوارکننده و در جهت امکان گذار صلح آمیز به سوسیالیسم بود.

انتقاد اقتصادی. برنشتاین مدعی بود که اهمیت بعضی واقعیات و روندهای اقتصادی نوظهور که نظریهٔ مارکس را تضعیف می کرد کمتر از ابعاد دیگر نبود. در واقع، او مدعی شد «واقعیتها بعضی اظهارات در کتاب سرمایه... را باطل می کند»اه ال مثلاً، مارکس پیشگویی کرده بود که ثروت در دست اشخاص معدود و معدودتری متمرکز خواهد شد، تا آنگاه که مشتی معدود ثرو تهای بسیار زیاد خواهند داشت و بیشتر مردم بسیار فقیر خواه ند بود. اما برنشتاین خاطرنشان کرد که در کشورهای پیشرفتهٔ سرمایه داری چنین رخداد پیش نیامده و کارگران به جای آنکه فقیر تر و بینواتر شوند، در مجموع وضعیت بهتری یافتند. برنشتاین با استفاده از آمار نشان داد که درآمد واقعی کارگران در نیمه دوم سدهٔ نوزدهم افزایش یافته بود. در نتیجه، شمار بیشتری از کارگران می توانستند از مسکن مناسب، تغذیه و پوشاک بهتر و دیگر آسایشهای زندگی برخوردار شوند. این پیشرفتها نتیجهٔ سخاوت بورژواها نبود، بلکه ثمرهٔ موفقیت اتحادیههای کارگری در افزایش دستمزدها و بهبود وضعیت کار بود.

برنشتاین در پاسخ منتقدانی که شکوه میکردند کارگران راحت دچار **شعور دروغین** میشوند و آمادگی پیدا میکنند که آرزوها و هدفهای سوسیالیستی را از یاد ببرند چنین میگوید:

کسی که آنچه در آینده خواهد آمد به زمان حال نسبت دهد یا تصور کند اکنون وجود دارد، هنوز بر آرمانشهری گرایی فائق نیامده است. ما (سوسیالیستها) باید کارگران را همان گونه که هستند ببینیم. و کارگران نه آنچنان که در بیانیهٔ کمونیستی [مارکس و انگلس پیشگویی کرده بودند] به طور کلی فقیر شده اند، و نه آن گونه که درباریانشان می خواهند ما باور کنیم از تعصبات و ضعفهایشان رها شده اند. کارگران همان فضیلتها و تاکامیهای اوضاع اجتماعی و اقتصادی ای را دارند که در آن زندگی میکنند[۱۲].

برنشتاین، به سهم خود، تردیدی نداشت که این اوضاع به تدریج بهتر میشد و مادام که کارگران در اتحادیههای کارگری خود و احزاب سیاسیای که منافع آنان را پیش میبرد سازمان یافته باشند، روند بهبود ادامه خواهد یافت. سوسیالیسم و کمونیسم پس از مارکس 🗉 ۲۳۱

هنگامی که در اواخر دههٔ ۱۸۹۰ برنشتاین این اندیشه ها را با خود به آلمان برد، آشکار شد که هم مؤثر و هم مناقشه برانگیزند. سرانجام، حزب سوسیال دموکرات آلمان (البته پس از زد و خوردها و انتقام کشیهای فراوان درون صفوف حزب) گذار صلح آمیز پارلمانی به سوسیالیسم را پذیرا شد. دوستان و متحدان قدیمی، از جمله کارل کائو تسکی<sup>۱</sup> (۱۸۵۴–۱۹۳۸) بر سر این مسأله از برنشتاین بریدند. چند سال بعد، کائو تسکی که در آغاز معتقد بود انقلاب یک امکان محتمل برای سوسیالیستها باقی می ماند، سرانجام نظر برنشتاین را پذیرفت ۲۰۱]. دیگر فرقه های سوسیالیستی منشعب، مانند پیروان حزب اسپارتاکوس<sup>۲</sup> به رهبری روزا لوگزامبورگ<sup>۳</sup> و کارل لیبکنشت، همچنان انقلابیانی ماندند که سرسختانه با برداشت تجدید نظر شدهٔ برنشتاین از ایبکنشت، همچنان انقلابیانی ماندند که سرسختانه با برداشت تجدید نظر شدهٔ برنشتاین از مارکسیسم مخالف بودند. و مارکسیستهای روسی، که اکنون بدان می پردازیم، برنشتاین را خائن به مارکسیسم خواندند (سایه داری پیش می رفت، در شرق گونهٔ بسیار متفاوتی از مارکسیسم در کشورهای پیشرفتهٔ سرمایه داری پیش می رفت، در شرق گونهٔ بسیار متفاوتی از مارکسیسم در حال شکل گیری بود.

## ماركسيسم ــلنينيسم شوروى

اوضاع و احوال روسیه. روسیه در مقایسه با امریکای شمالی و بیشتر کشورهای اروپای غربی در سدهٔ نوردهم از نظر اقتصادی و سیاسی بسیار عقبمانده بود. اقتصادش بیشتر بر پایهٔ کشاورزی بود، زیربنای صنعتیش نسبتاً کوچک بود و کارخانه هایش اندک شمار و ناکارا بودند. اکثریت عظیم مردم روسیه کارگران دستمزدبگیر پرولتاریای مشغول به کار در کارخانه نبودند، بلکه کشاورزانی بودند که زمین را در برابر بخشی از محصول کشت میکردند. و از لحاظ سیاسی هم روسیه همان وضعیت ابتدایی در اقتصاد را داشت. نهادهای سیاسی روسی غیر دموکراتیک، تزارش فرمانروایی مستبد، و نژادگان موروثی آن ستمگر و در کل بی اعتقاد به رنج مردم عامی بودند.

در چنین جامعهٔ نیمهفئودالی بسیار بعید مینمود آن نوع انقلابی به وجود آید که مارکس

۲۳۲ 🗈 اید نولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

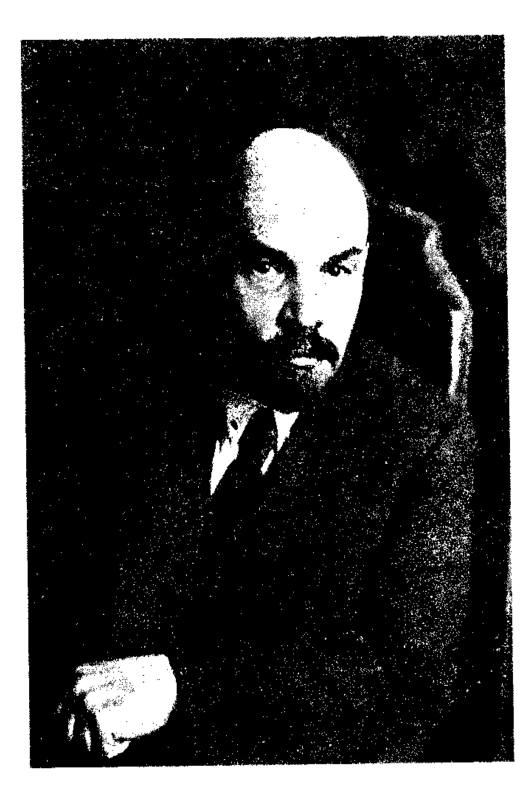
پیشبینی کرده بود. صرف نظر از هر چیز، انقلاب پرولتاریایی مستلزم طبقهٔ گستردهٔ پرولتاریا می بود، نه طبقه ای از دهقانان که به گفتهٔ مارکس دچار «بلاهت زندگی روستایی» اند. چنین نمی نمود که این مردم عمدتاً بی سواد، عمیقاً مذهبی، و غالباً به شدت خرافاتی انقلاب کنند. با این حال، نارضایی \_نه تنها در بین کشاورزان روستانشین، بلکه در بین کارگران و روشنفکران شهری هم \_وجود داشت. بسیاری از روشنفکران روس، بویژه تندروان آنان، خود را وجدان و صدای اکثریت عظیم و به خواب رفته ای می دیدند که روزی بیدار خواهد شد، قدرت خود را حس خواهد کرد، و جامعهٔ روس را از بنیان باز خواهد ساخت. پیش از آن زمان، وظیفهٔ روشنفکران بیدار کردن این غول خفته و آماده ساختن آن برای هدفش بود.

گروههای مختلف روشنفکر دربارهٔ چیستی این هدف چشمانداز متفاوتی داشتند. بعضی مردم روس را، بویژه اسلاوها را، معنویترین مردم زمین می دیدند که تقدیرشان هدفدار و در سطحی عالی از معنویت زندگی کردن \_و به دیگران هم این گونه زیستن را آموختن \_بود. بعضی دیگر روسها را [نماد] اروپاییان بعدی می دانستند که مقدر شده بود با بقیهٔ اروپای غربی متحد شوند. و باز گروهی دیگر روسیه را سرزمینی آماده می دیدند برای انقلابی که دنیا را می لرزاند و منادی عصری نوین از برابری، آزادی و هماهنگی اشتراکی می بود.

روسیهٔ تزاری در عمل به هیچ نوع آزادی بَحث و بیان قائل نبود. احزاب مخالف غیر قانونی اعلام شده بودند. جاسوسان پلیس و خبرچینان همه جا بودند، و زندانها و بازداشتگاهها از زندانیان سیاسی و ناراضیان پر بود. بحث سیاسی کلاً به گروههای کوچکی محدود می شد که به بهای جان خود و دوستان و خانواده شان مخفیانه گرد هم می آمدند. نظرات آنیان از طریق شبنامه ها و روزنامه های غیر قانونی که پنهانی انتشار می یافت و دست به دست می گشت به خوانندگان بیشتری می رسید. این فضای پر از دسیسه و پنهانکاری زدوبندها و توطئه های فراوان به بار می آورد. بعضی تروریست شدند و کوشیدند با کشتن تزار به قلب نظام تزاری حمله برند. یکی از اینان دانشجوی جوانی به نام الکساندر اولیانف بود، که با جان خود بهای شرکت در کوششی ناموفق برای ترور تزار الکساندر دوم <sup>۲</sup> را پرداخت. سوسیالیسم ر کمونیسم پس از مارکس 🗉 ۲۳۳

الکساندر اولیانف برادر دوستداشتنی کوچکتری به نام ولادیمیر داشت که میخواست حقوقدان شود تا به زندگی آرام و محترمانهای دست یابد. اما اعدام الکساندر همه چیز را عوض کرد. ولادیمیر ایلیچ اولیانف (۱۸۷۰–۱۹۲۴) مخالف انقلابی حکومت تزاری شد، زندگی مخفی را آغاز کرد و با نامی تازه \_لنین \_هویتی تازه یافت.

نقش لنین. لنین با کمک فیلسوف مارکسیست روسی، به نام گئورگی [والنتینوویچ] پلخانف (۱۸۵۶–۱۹۱۸) غرق در مطالعهٔ شدید آثار معدود مارکس و انگلس شد که در آن زمان



#### ولاديميرايليج (اوليانف) لنين (١٨٧٠-١٩٢٤)

1- Vladimir Ilyich Ulyanov

۲۳۴ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

در دسترس بود، از جملهٔ این آثار دو کتاب سرمایه و بنیانیهٔ کمونیستی بود، اما آثار مهم دیگری مانند *اید تولوژی آلمانی و دستنوشته های فلسفی و اقتصادی س*ال ۱۸۸۴ در دسترسش نبود. درس عمده ای که لنین از مطالعاتش آموخت، و بعد ها کوشید تا بدانها جامهٔ عمل پوشاند این بود که مبارزهٔ طبقاتی نیروی محرک عمدهٔ پیشرفت تاریخی است. اقدام سیاسی معقول برای تشدید و بهره گیری از تقسیمات و اختلافات طبقاتی از سوی انقلابیان، راهکارهای زیر را دارد: هر آنچه به این هدف خدمت کند پذیرفتنی است. به خاطر مبارزهٔ سیاسی می توان دروغ گفت، فریب داد، دزدی کرد، دشمنان را در آغوش کشید، به دوستان خیانت کرد ساین کارها اگر در خدمت جبههٔ مبارزهٔ طبقاتی باشد موجّه است.

لنین بر این باور بود که انقلابیان باید در برابر «نرمش» و «احساساتی شدن» سخت بایستند و اگر کسی در مبارزهٔ سیاسی اخلال کند، آماده باشند ابتداییترین اصول اخلاقی «بورژوایی» را انکار کنند. لنین برنشتاین و دیگرانی را که می کوشیدند نظریهٔ اخلاقی کانت را به نظریهٔ تاریخ مارکس بیفزایند به شدت سرزنش و نکوهش می کرد. لنین دستورهای اخلاقی کانت – پایبندی به عهد و دیگران را هدف و نه وسیله انگاشتن – را فقط تحقیر می کرد. او نوشت: «عهدها مثل رویهٔ کیک است که بسته می شود تا بعداً شکسته شود.» وقتی با اخلاق «انقلابی» لنین که اجازه می داد با مردم به صورت وسیله ای صرف برای هدفی مثلاً مهمتر برخورد شود، مخالفت شد، لنین در پاسخ نوشت که «بدون شکستن تخم مرغ، املتی در کار نیست» – بدین معناکه در انقلاب ناگزیر باید سرهایی هم شکسته شود. انقلاب کاری دشوار، کثیف، خوار و خونین است و انقلابیان باید با این حقیقت رو در رو شوند. نه تنها باید در برابر نفوذ اخلاق بورژوایی سخت ایستاد، بلکه در برابر هر چیزی که احتمال دارد ارادهٔ انقلابی را تحلیل ببرد – حتی موسیقی و هنر. لنین عاشق

شبی که لنین در مسکو به سوناتهای بتهوون گوش میداد... گفت: چیزی برتر از قطعهٔ شورانگیز بتهوون نمی شناسم؛ دوست دارم هر روز به آن گوش بادهم. این موسیقی زیبا و آبرانسانی است. همیشه با غرور می اندیشم مشاید کوته بینانه باشد مانسانها چه کارهای پر شکوهی می توانند بکنند... اما نمی توانم خیلی به موسیقی گوش بادهم، موسیقی آدم را به گفتن سخنان مهربانانه و سوسیالیسم و کمونیسم پس از مارکس 🗉 ۲۳۵

احمقانه سوق میدهد، میخواهی بر سرکسانی دست نوازش بکشی که در جهنمی وحشتناک زندگی میکنند و می توانند چنان زیباییهایی بیافرینند. امروز نباید کسی را نوازش کرد، و گرنه دستت را گاز میگیرد، باید بی هیچ ترحمی بر سرش بکویی، اگرچه ما از لحاظ آرمانی مخالف اعمال زوریم. اووم، اووم، وظیفهٔ ما به نحو آزارندهای دشوار است [۱۹].

نظر لنین دربارهٔ شخصیت مستحکم انقلابی به نظر او دربارهٔ حزب کمونیست سرایت کرد. تصور مارکس از جنبش کمونیستی سازمانی بزرگ و فراگیر با اساسی بسیار گسترده برای کارگران کشورهای بسیاری بود. اما لنین بر آن بود که حزب کمونیست باید کوچک و انحصاری و بسیار سازمانیافته و شدیداً منضبط و دسیسه کار باشد. لنین استدلال میکرد که هیچ نوع حزب دیگری موفق به سرنگونی دولت پلیسی روسیه نخواهد شد. در سال ۱۹۰۳ نظر لنین محک آزمایش خورد. جناح رقیب در حزب کمونیست روسیه حزبی میخواست که پذیراتر و کمتر انحصاری باشد. جناح لنینی حزب با ترفندی بسیار ماهرانه در کشمکشهای درونی حزب، اختیار را به دست گرفت و از آن پس خود را بلشویک (به معنی «اکثریت» – یعنی، اکثریت درون حزب کمونیست روسیه) خواند.

بنابر نظر لنین، نقش حزب تحریک، سازماندهی، و آموزش کارگران است تا بیاموزند منافع «راستین» خود را در کجا بیابند. لنین نوشت: «نقش پیشاهنگ پرولتاریا آموزش، پرورش، روشنگری، و کشاندن عقبماندهترین لایهها و تودههای طبقهٔ کارگر و دهقان به زندگی نوین است».[۲۰] لنین معتقد بود این کار از این رو ضروری است که بیشتر زحمتکشان به آگاهی کاذب مبتلایند که بدترین صورت آن «آگاهی اتحادیهای» است:

طبقهٔ کارگر، هر گاه محدود به تلاش خود بشود، تنها می تواند به شعور اتحادیه ای دست یابد، یعنی این باور که با تشکل یافتن در اتحادیه ها به مبارزه با کارفرمایان بپردازد و با تلاش خود حکومت را مجبور به گذراندن قانون ضروری کار و مانند این بکند [۲۱].

آگاهی طبقاتی انقلابی نمی تواند، یا نباید گذاشت، که خودجوش و خود به خودی فراهم آید. این شعور را باید **حزب پیشاهنگ**، که رهبریش را عمدتاً روشنفکران انقلابی تشکیل میدهند،

۲۳۶ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

از بیرون به طبقهٔ کارگر منتقل کند. ترس لنین از آن بود که بدون چنین پیشاهنگی نه تنها طبقهٔ کارگر به نیروی انقلابی بدل نشود بلکه یکسره ارتجاعی نیز بشود.

با این حال، این حزب پیشاهنگ میبایست از دو نظر نسبتاً محدود دموکراتیک باشد. نخست، حزب مدعی نمایندگی منافع راستین یا واقعی عامه یا demos در جامعهٔ نوین، یعنی پرولتاریا و دهقانان، بود. دوم، حزب در درون خود باید نمونهٔ کوچکی از جامعهٔ دموکراتیک آینده باشد. درون حزب بحث آزاد باید مجاز باشد. اما به محض آنکه رأی گرفته شد و موضوعی تصویب گردید، بحثها باید تمام شود و همه از دستور رهبری مرکزی پیروی کنند. لنین این برداشت از دموکراسی درون حزبی را تمرکزگرایی دموکراتیک ' نامید. به اعتقاد لنین چون نمی توان مطمئن بود که توده ها منافع واقعی خود را تشخیص دهند، دموکراسی در کل جامعه هنوز امکان پذیر نیست. اگر کارگران بدون حزب پیشاهنگ که معلم و راهنمای آنان است، به حال خود رها شوند، تصمیمات نادرست یا حتی ارتجاعی خواهند گرفت.

در سال ۱۹۱۴، با آغاز جنگ جهانی اول، عقیدهٔ لنین در مورد ذهنیت فروپایهٔ طبقهٔ کارگر بیش از پیش تأیید شد. مارکس استدلال میکرد پرولتاریا طبقهای بینالمللی است که به سرزمینی تعلق ندارد. با وجود این، در سال ۱۹۱۴ کارگران که بسیاری از آنان خود را سوسیالیست میخواندند فوج فوج داوطلب جنگ با کارگران کشورهای دیگر شدند. چه رخ داده بود؟ آیا مارکس اشتباه میکرد؟ یا عاملهای دیگری در کار بود که در محاسبات مارکس به

لنین آنچه رخ داده بود را در کتاب امپریالیسم، بالاترین مرحلهٔ سرمایه داری ( (۱۹۱۶) چنین شرح می دهد: کارگران کشورهای پیشرفتهٔ سرمایه داری \_انگلستان، آلمان، ایتالیا، فرانسه، بلژیک، و سرانجام، ایالات متحد نیز \_مایل بودند به جنگ رفقای کارگر خود بروند زیرا از استعمار و بهره کشی کشورهای خود از مردمان افریقا و آسیا و امریکای جنوبی نفع می بردند. هر کشوری «مناطق نفوذ» خود \_عبارت مؤدبانه ای که پوششی بود برای پنهان داشتن بهره کشی ددمنشانه ای به مراتب شدیدتر از آغاز سرمایه داری در غرب \_را داشت. سوسیالیسم و کمونیسم پس از مارکس 🗉 ۲۳۷

برای نیروی کار ارزان، مواد خام ارزان، و بازارهای خارجی بود. عرصهٔ ددمنشانه ترین ستمهای سرمایه داری از اروپا و امریکای شمالی به کشورهای پیرامون دنیای سرمایه داری \_ «جهان سومی» که امروز از آن سخن میگویند \_ انتقال یافت. معدنچیان الماس در افریقای جنوبی، معدنچیان قلع در بولیوی، معدنچیان مس در شیلی \_ اینان و هزاران کارگر دیگر در جهان سوم با دستمزدهای بخور و نمیر تا سرحد مرگ به کار واداشته می شدند. نیروهای مسلح قدرت امپریالیستی اشغالگر هر کوششی را برای سازماندهی در قالب اتحادیه یا اعتصاب برای دستمزد بهتر و بهبود اوضاع کار با خشونت سرکوب می کردند. علت حضور تفنگداران امریکایی در جزایر کاراییب و امریکای لاتین، ارتش انگلستان در هند، و لژیون خارجی فرانسه در شمال

به گفتهٔ لنین، کارگران اروپا و امریکا در عین حال اجازه داشتند با تشکل در اتحادیههای کارگری سهم بیشتری از این کیک رو به رشد اقتصادی را طلب کنند \_رشدی که با «سودهای فراوان» سرمایهداران این کشورها از زمین، کار، و منابع این ملتهای فقیرتر امکانپذیر شده بود. بدین سان، سرمایهداران توانستند به کارگران و اعضای اتحادیههای کارگری «خودی» با دستمزد بیشتر، ساعات کار کو تاهتر، وضعیت بهتر کار، طرحهای پیمهٔ خدمات درمانی، و مزایای دیگر «رشوه دهند». لنین معتقد بود سرچشمهٔ واقعی افزایش سطّح دستمزدها و زندگی که برنشتاین و تجدید نظر طلبان دربارهاش غوغا میکنند همین بود[۱۲].

چهار نتیجهٔ مهم و گسترده از تحلیل لنین از امپریالیسم به دست میآید. نخست، تأیید دوبارهای است بر بدگمانی لنین و دشمنی او نسبت به تجدید نظر طلبانی که به دیدهٔ او متحد و توجیه گر طبقهٔ سرمایه دار بو دند و در عین حال ادعای مخالفت با آن را داشتند. دوم، لنین نتیجه گرفت که اعضای طبقهٔ کارگر در کشورهای سرمایه داری پیشرفته به «شعور اتحادیهای» مبتلا شده بو دند. اینها، در عمل، «بورژوا» شده بو دند و نمی شد توقع داشت انقلابی را که مارکس پیش بینی کرده بود دست کم بدون کمک حزب پیشاهنگی که راه را به ایشان نشان دهد دبه انجام برسانند. که ما را به نتیجه گیری سوم می رساند: حزب کمونیست نقشی مهم و در واقع اجتناب ناپذیر در بالا بردن شعور طبقهٔ کارگر دارد. نتیجهٔ چهارم و، همچنانکه خواهیم دید، بویژه مهم این بود که انقلاب نخست در مناطقی فرا می رسد که در آنجا هم پرولتاریا را

۲۳۸ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

«تهیدست» کردهاند و هم حزب فعال پیشاهنگ پرولتاریا را هدایت میکند. به جای آنکه انقلاب بنابر پیش بینی مارکس در پیشرفته ترین کشورهای سرمایه داری روی دهد، در بین ملتهای «عقب مانده» تر جهان \_ مثلاً روسیه و چین \_ اَغاز خواهد شد.

در سال ۱۹۱۷ انقلاب روسیه را فرا گرفت. لنین نگران از آنکه فرصت را بـه کـلي از دست بدهد، درست سر بزنگاه از تبعیدگاهش در سوییس به روسیه بازگشت تا نقش فعال و هدایت کنندهای بر عهده بگیرد. انقلاب ۱۹۱۷ با هیچ کـدام از پیشگوییها انطباق نـداشت. یـقیناً بـا پیشگویی مارکس جور نبود و حتی با پیشگویی لنین هم جور در نمی آمد. تزار ارتش روسیه را ملزم ساخته بود تا در نبرد با آلمان در جنگ جهانی اول در کنار نیروهای انگیلیس و فیرانسیه بجنگد. ارتش روسیه که آموزش و تجهیزات مناسبی نداشت با فرماندهی نادرست متحمل شکستهای پی در پی میشد. روحیهٔ ارتش ضعیف و شمار تلفات فراوان بود. در همین حال، مردم روسیه \_بویژه دهقانان \_از کمبود مواد غذایی و سوخت، از مالیاتهای سنگین، و از دست دادن پسران و برادرانشان در جنگی ظاهراً بی هدف و بی پایان به جان آمده بودند. مردم میخواستند به این اوضاع خاتمه دهند. در مارس ۱۹۱۷، شورش در سن پترزبورگ و دیگر شهرهای روسیه آغاز شد. تزار نیکولا به سربازانش دستور داد شورش را متوقف سازند، اما سربازان سرپیچی کردند. ظرف کمتر از دو هفته تزار از تخت پایین آمـد تـا جـای خـود را بـه حکومت موقتی بدهد که در اندک مدتی الکساندر کرنسکی، یعنی سوسیالیست غیر بلشویکی متعهد به ادامهٔ جنگ با آلمان، را در رأس خود داشت. در اکتبر ۱۹۱۷، بلشویکها بـه قـصر زمستانی، مقر حکومت کرنسکی حمله کردند و دولت را به دست گرفتند. لنین نخست وزیر شد، و حکومتی بر اساس شوروی (شوراهای کارگری) بر پا شد.

حکومت بلشویک کوشید جامعهٔ روس را از بنیان بسازد. معادن، کارخانهها، کارگاهها، و مراکز صنعتی تولیدی بزرگ را تصرف کرد و در اختیار شوراها گذاشت. حکومت تازه زمینهای بزرگ را هم مصادره کرد و به دهقانان داد. در همان حال که چنین اقداماتی خوشایند کارگران و دهقانان بود، زمینداران ثروتمند و گروههای ممتاز با وحشت این اقدامات را دنبال میکردند، و سوسیالیسم و کمونیسم پس از مارکس 🗉 ۲۳۹

کمی بعد جنگ داخلی یا ضد انقلاب را برای کسب دوبارهٔ قدرت دولتی به راه انداختند از سال ۱۹۱۸ تا ۱۹۳۰، نیروهای انقلابی یا «سرخ» با نیروهای ارتجاع یا «سفید»، که تجهیزات و واحدهایی از انگلیس و امریکا و دیگر کشورهای سرمایهداری /به کمک آنها آمده بود، جنگیدند. به سال ۱۹۲۰ نیروهای سفید درهم شکست، اما در میان صفوف دهقانان و کارگران اختلافاتی یا گرفت. شورشها، اعتصابها و حتی تمرد ملوانان در پایگاه عظیم دریایی کرونشتات (رخ داد. لنین دریافت که حکومت جدید بدون بازسازی اقتصادی که بر اثر جنگ و انقلاب و ضد انقلاب خرد شده بود نمی تواند قدرتش را استحکام بخشد. راه حل لنین «سیاست جدید اقتصادی» (نپ) سال ۱۹۲۱ بود، که جایگزین اقدامات انقلابی تر سوسیالیستی شد (که به سبب کمبودهای ناشی از جنگ جهانی اول به «کمونیسم جنگی» معروف بود) و پیش از آن پاگرفته بود. در برنامهٔ نب (۱۹۲۱–۱۹۲۸) حکومت قدرت نظارت بر گروههای تولیدی بزرگ را حفظ کرد اما به دهقانان اجازه داد زمینی را برای خو دکشت کنند و محصول خود را برای کسب سود بفروشند. برنامهٔ نپ به حکومت بلشویکی فرصتی داد تا نفس تازه کند و قدرت دولتی خود را مستحکم کند. در همين دوران بودكه پليس مخفى \_كه بعدها به كا. گ. ب. ٣ مشهور شد \_ پاگرفت تا مراقب ضد انقلابیان بالقوه باشد. در این دوران، سلامت لنین هم رو به ضعف میرفت. او در سال ۱۹۲۴ درگذشت.

نقش استالین. لنین پیش از مرگ دربارهٔ استالین به رفقای بلشویک خود هشدار داده بود. هشدار راست از آب درآمد. استالین از سال ۱۹۲۹ تا هنگام مرگش در سال ۱۹۵۳ با چنان بی رحمی ای بر اتحاد شوروی و حزب کمونیست آن فرمان راند که عملاً در تاریخ بی سابقه بود و حماسه ای از سرکوب سیاسی برجای گذاشت که تا امروز باقی مانده است. او همچنین اثر خویش را بر مارکسیسم - لنینیسم، همان اید تولوژی مورد استفاده اش برای توجیه اقدامات و سیاستهایش به مدت قریب یک ربع قرن، گذاشت. نگاهی دقیقتر به سرگذشت استالین و الحاقات وی به مارکسیسم - لنینیسم حاوی اطلاعات مهمی است.

يوسيف استالين (١٨٧٩-١٩٥٣) در گرجستان روس با نام يوسيف [ويساريونوويچ]

۲۴۰ 🗉 ایدنولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

جوگاشویلی<sup>۱</sup> به دنیا آمد. پدر و مادری پارسا داشت که او را در سال ۱۸۹۴ به حوزهٔ علمیهٔ تفلیس<sup>۲</sup> فرستادند تا در کلیسای اُرتدکس روس به کسوت کشیشی درآید. او ظاهراً پیش از اخراج



يوسيف (جوگاشويلي) استالين (١٨٧٩-١٩٥٣)

از حوزه درسهای ارزشمندی آموخت که هرگز فراموش نکرد. یکی آنکه بر پرپیچ و خمترین استدلال یا استدلالی منطقاً نامعتبر چنان ظاهر خوبی بپوشاند که سرراست و منطقاً معتبر بنماید. دیگر اینکه چنانچه بحث منطقی نتیجه ندهد، سادهسازی و تکرار کلیشهای نتیجه خواهد داد. هر «درسی» باید با ظاهری تردیدناپذیر و با شدت معینی از نظر تکرار و فراوانی ملکهٔ ذهن شود. و، از آن مهمتر، جوگاشویلی جوان این درس را از حوزه آموخت که همهٔ متون \_حتی مقدسترین آنها \_جای تفسیر دارند و گاهی حتی تفسیرهایی اساساً متفاوت. قبولاندن

تفسیر خود از متنی مقدس به مثابه حکم مرجع به خودی خود می تواند منبع قدرت باشد. جوگاشویلی پس از ترک حوزه در سال ۱۸۹۹، وارد سیاست شد و در سال ۱۹۰۱ به حزب سوسیال دموکراتیک کارگران روسیه <sup>(</sup> پیوست. در سال ۱۹۰۳ که حزب به دو شاخه منشعب شد، او طرف لنین و بلشویکها را گرفت. او هم مانند بسیاری از رفقای حزبی نام تازهای اختیار کرد ...استالین (یعنی «مرد پولادین»). انتخاب خوبی بود. استالین شهوت خطر کردن و دسیسه کاری داشت. مثلاً، در چند مورد بانک زنی مشارکت داشت تا خزانهٔ حزب نوپا را تقویت کند، و در اندک مدتی به علت اجرای وظایف سخت و کثیف برای حزب شهرت یافت. مقامش در حزب به سرعت رشد کرد. تا اندازهای به سبب همین بی رحمی و زیرکیش بود که لنین اعتماد خود را نسبت به این رفیق گُرجی از دست داده بود. اما با مرگ لنین در سال ۱۹۲۴، مانع عمده بر سر راه پیشرفت استالین از میان برداشته شد.

در اواخر دههٔ ۱۹۲۰، استالین با بی اعتبار کردن و سرانجام از بین بردن همهٔ مخالفان شخصی و سیاسی و نظری خود، استحکام بخشیدن به قدرت خویش را در حزب و در کشور آغاز کرد. اگرچه استالین از لحاظ نظریه پردازی به پای لنین یا لئون تروتسکی (۱۸۷۹–۱۹۴۰) نمی رسید، با این حال، لازم می دید که خود را در مقام نظریه پرداز برجستهٔ حزب بشناساند. هر چه را در زیرکی کم داشت با ساده سازی جبران می کرد. بدان گونه که روی مدودف، مورخ روسی بیان کرده است:

کار استالین در فلسفه حداکثر در حد تفنن بود. او نه آموزشی نظام مند و نه خودآموزی درستی در این باره داشته است. هرگز جدی هگل، کانت... یا، بر اساس اعلام رسمی خودش، آشار فلسفی مارکس، انگلس، و لنین را مطالعه نکرده است. در تمام آثار فلسفیش خام دستی، ساده سازی بیش از اندازه، سطحی نگری و تمایل به درانداختن طرحی جزمی موج میزند [۲۳].

مدودُف میافزاید که در نوشته های استالین «اصالت با نبود خود چشم را خیره میکند. قضایایی که تبلیغاتچیهای اَیین [استالینی] در حکم کشفیات بزرگ تحسین میکردند، در واقع، ابتذالی

<sup>1-</sup> Russian Social Democratic Labor Party

<sup>3-</sup> Roy Medvedev

۲۴۲ 🗉 ایدنولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

پیش پا افتاده بود. اما باید پذیرفت که استالین در مهم جلوه دادن این ابتذال استاد بود»[۳۴].

استالین برای حصول اطمینان از اینکه تفسیرش از مارکسیسم ـ لنینیسم جای چون و چرا ندارد و فراتر از هر انتقادی است، چون و چراکنان و منتقدان را ـ بویژه کسانی را که دانشی از نظريهٔ مارکس داشتند \_از بين ميبرد. اين نکته توضيح ميدهد که چرا ظهور استالين در مقام نظریه پرداز برجستهٔ مارکسیسم سالنینیسم با پاکسازیهای سیاسی و دادگاههای نمایشی دههٔ ۱۹۳۰ همزمان شده بود. بلشویکهای برجسته که بسیارشان قهرمانان انقلاب اکتبر بودند و کمونیستها را به قدرت رسانیدند \_از حزب «پاکسازی» یا به دادگاههای علنی کشانده شدند تا به جنایتهایی «اعتراف» کنند که مرتکب نشده بودند و سرانجام، یا تیرباران یا به سیبری فرستاده شوند و از گرسنگی یا سرما جان بدهند. تروتسکی راکه در مکزیک تبعید بود به دستور استالین شکار کردند و به قتل رساندند. استالین با این وسایل ددمنشانه در پی از میان برداشتن نه فقط مخالفان سیاسی بالقوهٔ خود بلکه منتقدان ایدئولوژیک یا نظری خود هم بود. طرفه آنکه این پاکسازی به نوشتههای مارکس و انگلس هم سرایت کرد. استالین از انتشار و یرایش معتبر مجموعهٔ آثار مارکس و انگلس با عنوان (Marx-Engels Gesamteausgabe جلوگیری کرد و دستور داد دیوید ریازانُف٬ ویراستار اثر، را تیرباران کنند. او همچنین مطمئن شـد کـه چندین نوشتهٔ لنین از مجموعهٔ آثارش حذف شود [۲۵]. در همین حال، بازنگاری تاریخ روسیه که او را در واقع، كاملاً به دروغ \_صميمي ترين محرم و مشاور و متحد و وارث طبيعي لنين مىشناساند ساماندھى كرد.

پس، ویژگیهای مشخص استالینیسم به مثابه گونهای از (بعضی میگویند انحرافی از) مارکسیسم النینیسم چیست؟ سه ویژگی شایستهٔ توجهی ویژه است. یکی از این ویژگیها به نقش حزب و رهبر آن مربوط میشود. لنین معتقد بود طبقهٔ کارگر به شعور دروغین مبتلاست و به حزب پیشاهنگی نیاز دارد که هدایتش کند. استالین مدعی بود که خود حزب به شعور دروغین مبتلاست و به پیشاهنگی انبغهای یگانه، خردمند، همه چیزدان انیازمند است تا هدایتش کند. البته، این راهنمای همه چیزدان شخص استالین بود. بنیان «نظری» آن «کیش شخصیت» که

استالین برگرد خویش تنیده بود، همین است.

دومین ویژگی استالینیسم موضوع «سوسیالیسم در کشوری واحد» است. استالین میگفت، سوسیالیسم باید در یک کشور \_اتحاد شوروی \_ایجاد شود و پیش از آنکه بتوان آن را در جای دیگری بنا کرد، در همانجا انسجام یابد. این نکته با آنچه مارکس و انگلس دربارهٔ ماهیت بینالمللی جنبش سوسیالیستی میگفتند جور در نمیآمد. لئون تروتسکی، رقیب استالین، با این مطلب آغاز کرد و نه تنها امکان بنای سوسیالیسم را در کشوری واحد انکار کرد؛ بلکه از «انقلاب مداوم» نیز هواداری کرد – و منظورش این بودکه انقلاب، حتی در اتحاد شوروی تنها در صورتی میتواند تحقق یابد که حزب در درون صفوف خود پرشور و زنده و در برابر خطرات استبداد هشیار بماند. تروتسکی پس از آنکه یکی از مأموران سرّی استالین تبری را از پشت در سرش کاشت از گفتن چنین سخنانی دست کشید.

سومین ویژگی استالینیسم را باید در راهکار استالین در توجیه و مشروعیت بخشیدن جستجو کرد. استالین در عمل «دیالکتیک» و «مادیگرایی دیالکتیکی» را برای توجیه نقشه و مشی و نتیجه به کار میگرفت. بنابر نسخهٔ استالین از «مادیگرایی دیالکتیکی» \_عباراتی که مارکس اتفاقاً هیچگاه به کار نبرد سهیچ تصادف یا اتفاقی در کار نیست، همه چیز با حرکت ماده تعیین می شود و هر آنچه رخ می دهد باید به همان صورت که پیش آمده روی می داد [۲۶]. این مسأله که این آموزهٔ «ناگزیری تاریخی» باعث بروز مغالطهٔ منطقی مقدماتی *post hoc, ergo* مسأله که این آموزهٔ «ناگزیری تاریخی» باعث بروز مغالطهٔ منطقی مقدماتی *post hoc, ergo* علت رویداد دوم باشد \_می شد، برای استالین مسأله ای نبود ۱۲۹]. خود منطق استالین علت رویداد دوم باشد \_می شد، برای استالین مسأله ای نبود ۱۲۹]. خود منطق استالین «دیالکتیکی» بود. با این منطق حتی بین بارزترین تناقضها هم می توان «به شیوهٔ دیالکتیکی»

[استالین می گفت ] ما طرفل ار نابودی دولتیم. در عین حال، ما طرفل ار تقویت دیکتا توری پرولتاریاییم که نیرومند ترین و بزرگترین قدرت دولتی است که تاکنون و جود داشته... آیا در این گفته «تناقض» هست؟ بله، این گفته متناقض است. اما این تناقض همراه زندگی بسته است و دیالکتیک مارکس را کاملاً منعکس میکند [۲۸].

۲۴۴ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

البته، استالین توجه به این نکته را از قلم می اندازد که مارکس معتقد بود منظور از انتقاد، آشکار کردن تناقضهاست تا پیش درآمدی باشد برای فائق آمدن بر آنها، و نه آن گونه که استالین وانمود میکرد آنها را پذیرفتن یا بدانها تن در دادن. استالین با این نوع سفسطه چینی برای هر موضع گیری یا اقدامی، هر چقدر هم که مشمئزکننده بودند، توجیهات «دیالکتیکی» می آورد.

با مرگ استالین در سال ۱۹۵۳ حکومت وحشت استالینی پایان یافت. سه سال بعد، رهبر جدید اتحاد شوروی، نیکیتا (سرگیویچ) خروشچف (۱۸۹۴–۱۹۷۱)، در برابر کنگرهٔ بیستم حزب جنایات استالین را محکوم کرد. جانشینان ضد استالینیست او، از جمله، میخائیل [سرگیویچ] گورباچف۲، با وجود مخالفت دستهٔ کوچک اما صریحاً هوادار استالین در درون حزب، این چنین کردهاند.

امروز دیگر اتحاد شوروی وجود ندارد. اما حتی امروز شبح استالین گریبانگیر روسیه و دیگر جمهوریهای اتحاد شوروی سابق است. گذار دوگانه به دموکراسی لیبرالیستی و اقتصاد بازار سرمایهداری دشوار و خطرناک شده، و روسهای بسیاری آرزوی بازگشت به اطمینانهای محکم دوران استالین را در سر می پرورانند. در اواسط دههٔ ۱۹۹۰ آهنگ اصلاحات اقتصادی و سیاسی به سستی گرایید، و بعضی کمونیستها، که نارضایی گستردهای از اصلاحات آغازشده به دست بوریس یلتسین رئیس جمهور روسیه را احساس میکردند، به بازگشت سیاسی اقدام کردهاند. ملی گرایان دوآتشه و نوفاشیستها، مانند ولادیـمیر ژیرینوفسکی ۲، از تفرقههای قومی نیز بهرهبرداری کرده و قول دادهاند حیثیت و قدرت روس را اعاده نمایند.

حزب کمونیست روسیه که به رهبری گنادی زیوگانف<sup>۲</sup> تجدید سازمان یافته \_و در بعضی نواحی محبوبیت دارد \_منتقد ثابتقدم سیاستهای اصلاح طلبانهٔ حکومت یلتسین است. این سیاستها موجب میزان بسیار زیاد تورم، سقوط ارزش روبل (واحد اصلی پول روسیه)، و فقر مستمریبگیران کهنسال و دیگر کسانی شده که درآمدی ثابت دارند. منتقدان کمونیست یلتسین به نابرابریهای دمافزون ثروت، و در نتیجه قدرت، در جامعهٔ روسیه اشاره میکنند. اما حزب کمونیست امروز روسیه خود سایهای از همتای پیشینش است. دیگر سخنی از انقلاب و مبارزهٔ

- 1- Nikita [Sergeyevich] Khrushchev 2- Mikhail [Sergeyevich] Gorbachev
- 3- Vladimir Zhirinovsky
- 4- Gennady Zyuganov

طبقاتی، یا وعدهٔ جامعهٔ آرمانی بی طبقهٔ کمونیستی در میان نیست. در عوض، تنها وعدهای که این حزب می دهد گذاری به جامعهٔ رقابتی سرمایه داری است که از اصلاحات یلتسین کمتر رنجبار باشد، زیرا در جریان گذار از ضعیفان و بینوایان حمایت خواهد کرد. این امر بعضی منتقدان را به صرافت انداخته است که ایدئولوژی رقیق شدهٔ حزب را به اصطلاح «مارکسیسم - لنینیسم ملایم» توصیف کنند. باید دید که این نسخهٔ ملایم تر و کم تر مبارزه جو از کمونیسم تا چه اندازه جذابیت خواهد داشت. در حال حاضر، دورنمای امید بخشی ندارد.

# کمونیسم چینی

تنها قدرت جهانی باقیمانده که حزب حاکم در آنجا خود راکمونیست مینامد جمهوری خلق چین است. چین با قدرت روزافزون صنعتی و جمعیتی بیش از یک میلیارد نفر \_از هر پنج نفر در دنیای امروز یک نفر چینی است ...روز به روز نقش مهمتری در عرصهٔ جهانی ایفا میکند. اگر بخواهیم اندیشه و عمل چین امروز را درک کنیم، باید از گذشتهٔ چین و سیر انقلابیش تا امروز بدانیم.

اوضاع و احوال چین. سرنخهای ایدئولوژیک تاریخ چین در سدهٔ گذشته از چند نوع رشتهٔ پیچیده تشکیل می شود. کهنترین سرنخ نگرش کنفوسیوسی است، آموزهای که از درسهای کنفوسیوس (۲۷۹–۵۵۱ ق. م.) استخراج شده است. آیین کنفوسیوس در دورنمای سیاسیش بر رعایت نظم و سلسلهمراتب و احترام به شاه و پدر و مادر و دیوانسالاری تأکید میکند که به دست ماندارینها ، یعنی نخبگان فرهیخته، اداره می شود. سرنخ دیگر، ملی گرایی چینی است که در واکنش در برابر اشغال خارجی و استعمار اروپایی، امریکایی و ژاپنی در سدهٔ نوزدهم شکل گرفته است. مردمی کهن و مغرور سیطرهٔ اقتصادی «بربرها» را بسیار حقارتبار می دیدند. است می کوششهای پیاپی چینیها برای بیرون راندن بیگانگان را \_مثلاً در «قیام مشتزنان» در سال ۱۹۹۹ – نیروهای خارجی که تسلیحات بهتری داشتند سرکوب کردند. در سال ۱۹۰۵ ملی گرایان به

Marxism-Leninism Lite ، در این اصطلاح از کلمهٔ "lite" (که برای سیگار و نوشیدنیها به کار می رود)
 استفادهٔ ظریفی شده است. \_م.

۲۴۶ 🗆 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

رهبری سون یات ـسن<sup>۱</sup> جمهوری چین اسماً مستقلی را برپاکردند. پس از وقفههایی چند، در سال ۱۹۲۸ چین به رهبری ژنرال چیانگکای ـ شک<sup>۲</sup>، یکی از رهبران ملیگرایان، متحد شد.

اما حزب ملیگرای چیانگ بی رقیب نبود. حزب کمونیست آن هنگام تازه تأسیس چین، که در سال ۱۹۲۱ بنیان نهاده شد، رشتهٔ سومی را در پیکرهٔ اید تولو ژیک چین تشکیل می دهد. مائو تسه تونگ (۱۸۹۳–۱۹۷۶) در زمانی که کمککتابدار جوانی در دانشگاه بیجینگ بود، از جمله نخستین کسانی بود که به این حزب تازه تأسیس پیوستند. مائو که از اخبار انقلاب اکتبر روسیه به شدت به هیجان آمده بود به مطالعهٔ آثار مارکس، انگلس و لنین پرداخت تا بیند در این آثار چه درسهایی ممکن است برای چین وجود داشته باشد. با این حال، مائو که غیر از چینی زبان دیگری نمی دانست، در انتخاب آثار به شدت محدود بود. بیشتر آثار مارکس و انگلس – به استثنای مانیفست کمونیستی و چند اثر کوتاه دیگر – به چینی ترجمه نشده بود. اما ترج مهٔ چینی تعدادی از مقالات لنین به تدریج در دسترس قرار میگرفت. یکی از این آثار، *امپریالیسم* لنین، تأثیری تعیینکننده در اندیشهٔ مائو گذاشت.

مائو به دلایلی چند به سوی نظریهٔ امپریالیسم لنین کشیده شد. نخست، این اثر بسیار مناسب اوضاع چین به نظر می رسید. یک دلیل آنکه چین طبقهٔ پرولتاریای صنعتی نسبتاً بزرگی نداشت؛ بیشتر مردم را دهقانانی تشکیل می دادند که زمین را کشت می کردند. دلیل دیگر آنکه قدرتهای امپریالیستی در چین منابع عظیم \_ مواد خام فراوان و نیروی کار ارزان ... و بازار بزرگ خارجی برای کالاهای تولیدشدهٔ خود یافتند. مائو می گفت تعجبی ندارد که کشورهای پیشرفتهٔ سرمایه داری در چین در پی «سودهای فراوان» بودند. اما تحلیل لنین فقط ویژگیهای متعدد و گیجکنندهٔ تاریخ چین را در عصر نوین توضیح نمی داد، این اثر نمونه ای هم تجویز می کرد مانقلابی نه از نوع جنگ طبقاتی داخلی که مارکس پیش بینی کرده بود، بلکه به صورت «جنگ رهایی بخش ملی» ضد امپریالیستی با ستمگران سرمایه دار بیگانه به دست ملتی که از نظر اقتصادی «عقب مانده» بود.



مائوتسه تونگ (۱۸۹۳-۱۹۷۶)

یقیناً چین در دههٔ ۱۹۲۰ نه قدرتی داشت و نه سعادتی. بیشتر مردم به طرز رقتباری فقیر بودند. تقریباً سه نفر از هر چهار نفر کشاورز فقیر به حساب می آمدند که زمینی کو چک داشتند یا اصلاً زمینی نداشتند و برای بقا برای اربابانی که املاک بزرگ داشتند کار می کردند. صنایع سنگین تقریباً وجود نداشت. از هر ۲۰۰ نفر چینی تنها یک نفر را می شد وابسته به پرولتاریای منظور مارکس بدانیم. کسانی که کشاورز فقیر یا کارگر صنایع نبودند بیشتر از دهقانان «ثرو تمند» در شمار بودند، که همانند پدر و مادر مائو، زمینهای کو چکی برای کشت داشتند. اصیلترین تأثیر مائو در \_ یا شاید انحراف مائو از \_ مارکسیسم پیشنهادش در مورد ایجاد انقلابی بود که اه میت

۲۴۸ 🗈 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

پرولتاریای شهری را کمرنگ کند و در عوض خشم فروخوردهٔ کشتگران روستایی را لگام زند. پرولتاریای روستایی. عوامل چندی اساس اتکای مائو را بر کشتگران چینی تشکیل می داد. نخست و آشکارتر از همه اینکه کشتگران فقیر اکثریت غالب جمعیت چین را تشکیل می دادند. اگر اینان را سازماندهی و بسیج می کردند، نیرویی تقریباً مقاومت ناپذیر را به وجود می آوردند. دوم، اینان فقط فقیرترین بخش جمعیت نبودند، بلکه ستمدیده ترین هم بودند. پس در مبارزه با ستمگران هیچ چیزی از دست نمی دادند اما همه چیز به دست می آوردند. و سرانجام، مائو معتقد بود این روستاییان از نوعی خرد عملی یا عقل سلیم برخوردارند که از کتاب و نظریه سر بر نیاورده، بلکه حاصل تجربه است. اگر قرار است انقلابی در چین صورت گیرد، این انقلاب را باید دهقانان به رهبری حزبی به انجام رسانند که رهبرانش به زبان آنان سخن بگریند و همانند آنان بیندیشند. در نتیجه، بسیاری از سخنرانیها و نوشته های مائو در مخالفت با نظریه پردازی انتزاعی بود و به شیوه ای بسیار ساده بیان شده بود تا برای دهقانان جذاب باشد:

مارکسیسم لنینیسم نه ارزش تزیینی دارد و نه ارزش عرفانی. فقط بی تهایت سودمند است. چنین می نماید که امروزه بعضیها فکر می کنند مارکسیسم لنینیسم نوشدارویی آماده است: همین که به دستش آورید، با کمی تلاش می توانید همهٔ دردهایتان را معالجه کنید. این سخن ... کودکانه ... است. کسانی که فکر می کنند مارکسیسم لنینیسم جزم مذهبی است کورکورانه این نوع نادانسی را به رخ می کشند. باید صراحتاً به آنان بگوییم، «اصول جزمی شما بی فایده است»، یا این عبارت بی ادبانه را به کار ببریم که «این جزمهایتان به درد هیچ گهی نمی خورد». می دانیم که مدفوع سگ مرزعه را بارور می کند، و مدفوع انسان را می توان برای تغذیهٔ سگ استفاده کرد. اما این جزمها چه؟ نه برای مزرعه کود است، نه می شود به سگش داد. پس، به چه درد می خورد؟ [۲۰]

اصلاحات مائو. اگرچه بسیاری از نوشته های مائو به «عمل» ـ بویژه به شیوه های بسیج روستاییان و فنون و راهکارهای نظامی مناسب برای استفاده در وضعیتهای مختلف \_ مربوط می شود، او از چندین لحاظ مهم نظریهٔ مارکس را اصلاح کرده است. نخست همچنانکه دیدیم، کاستن از اهمیت پرولتاریای شهری و شکل دادن به دهقانان به مثابه نیرویی انقلابی است. انقلاب می بایست از روستا آغاز می شد. با قدرت گرفتن نیروهای انقلابی روستایی، آنان می توانستند شهرها را محاصره و آنها را مجبور به تسلیم کنند. اصلاح مهم دیگر مائو کاستن از

اهمیت موقعیتهای «عینی» و در عوض تأکید بر نقش اساسی عوامل «ذهنی» بود. بویژه در بازنگری نظریهٔ مارکس که مائو در اواخر عمر انجام داد، «آگاهی» یا «ارادهٔ» سیاسی را بالاتر از موقعیتهای عینی یا مادی قرار داد. سومین تأثیر برجستهٔ مائو تعریف تازهای بود که از مفهوم طبقه و مبارزهٔ طبقاتی کرد. مفهوم طبقه، که البته مفهومی اساسی در مارکسیسم کلاسیک بود، با دستان مائو جای خود را تا اندازهٔ زیادی به مفهوم ملت داد. مائو مشخصاً مناسبات بینالمللی را از نو در قالب «طبقه» تمعریف میکند. وی مدعی بود که چین ملت بینوا و پرولتاریای ستمدیدهای است که می بایست یوغ ملتهای ستمگر «بورژوای» ثرو تمند را از گردن بردارد. پس، انقلاب چین، به دور از مبارزهای صرفاً داخلی، صفبندی نیروهای ملی «پرولتاریایی» در برابر نمایندگان سرمایهداری بینالمللی بود. حزب ملیگرایان، که بعضی رهبرانش سرمایه گذاری خارجي را تشويق ميكردند و از آن سود مي بردند، صرفاً نماينده يا عامل چيني ملتهاي بورژوا بود. از این رو، مبارزه با چیانگ و ملیگرایان مبارزه با ایالات متحد و دیگر ملتهای سرمایهداری بود که چیانگ را حمایت میکردند. به علاوه، انقلاب چین نامونهای نخستین برای فعالیت انقلابی در آسیا و افریقا خواهد بود[۳۰]. ملتهای پرولتاریایی جهان سوم طی رشته «جنگهای رهاییبخش ملی» به محاصرهٔ ملتهای ثروتمند سرمایهداری می پردازند و آنان را از گرسنگی وادار به تسليم خواهند كرد. به طور خلاصه، مائو هوادار اين نظر بود كه جنبشهاي رهايي بخش ملي در جهان سوم تدابيري که در پيروزي انقلاب حزب کمونيست چين در سالهاي ۱۹۴۹-۱۹۴۸ بسیار موفق بوده استفاده کنند.

همهٔ این اصلاحات از پیشگوییهای مارکس بسیار دور بود. اما با اندکی تأمل به هیچ روی عجیب نمی نماید. مائو در آغاز از پشت عینک لنینیستی به مارکس و مارکسیسم نگاه می کرد. مثلاً، او مفهوم لنینی از ضرورت پیشاهنگی حزب کمونیست که مردم را برای انقلاب رهبری می کند، و بعد باید به نام پرولتاریا در مقام دیکتاتور خدمت کند پذیرفته بود. و حتی دیدگاههای لنینی او بعداً از صافی تفسیرهای به اصطلاح معتبر استالین از گفته ها یا منظورهای لنین هم گذرانده شد. بنابراین، مائو مارکسیسم را از پس عینکی تیره و حتی پر سوء ظن می دید. و مائو یا وجود آنکه معتقد بود انسان نباید بی چون و چرا معبد مارکس یا هر مارکسیست دیگری را

۲۵۰ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

انقلاب چین میگذشت، او هم رفته رفته به شخصی مقدس و محترم تبدیل می شد. قهرمان انقلاب چین به شخصیتی ماورای زمینی بدل شد، «ناخدای عظیم» که هر اندیشه و عملش ابعادی اسطورهای می یافت.

سرخها و خبرگان. تا او اسط دههٔ ۱۹۶۰ دیگر کیش شخصیت مائو به سوی نتیجه ای مخل و از بسیاری جهات نکبت بار \_ یعنی به سوی انقلاب به اصطلاح فرهنگی \_ می رفت. برای فهم ریشه های نظری انقلاب فرهنگی، باید به تمایزی که مائو بین «سرخ» بودن و «خبره» بودن قائل بود اشاره کنیم. «سرخ» بودن به معنای صحیح و ناب بودن اید ئولوژیک است؛ «خبره» بودن به جای صحت اید ئولوژیک بر خبرگی تأکید داشت. مائو، که اولی را بر دومی ترجیح می داد معتقد بود که تا نیمهٔ دههٔ شصت کفهٔ خبرگی بیش از اندازه سنگین شده بود. خلوص اید ئولوژیک در بعل موحد پس مائو «انقلابی فرهنگی» را فرا خواند که خبرگان را بر کنار کند و «سرخها» را بر خطر بود. پس مائو «انقلابی فرهنگی» را فرا خواند که خبرگان را بر کنار کند و «سرخها» را بر جایگاه بر حقشان بنشاند. کارگران را تشویق کردند تا مهندسان و مدیران را تحقیر کنند، و یا از سمتهایشان برکنار کردند و برای کار در مزرعه فرستادند. آنچه بالا بود پایین آمد و آنچه پایین بود بالا رفت. در این اوضاع باژگونه، تولید صنعتی و کشاورزی به شدت کاهش یافت، و نتیجهاش رنجی گسترده بود. انقلاب فرهنگی چنان اخلالی ایجاد کرد که سرانجام چارهای برای مائو نماند جز آنکه برای اعادهٔ نظم در کارخانه ها، دانشگاهها و در کل جامعه ارتش را به مداخله مائو نماند جز آنکه برای اعادهٔ نظم در کارخانه ها، دانشگاهها و در کل جامعه ارتش را به مداخله مائو نماند جز آنکه برای اعادهٔ نظم در کارخانه ها، دانشگاهها و در کل جامعه ارتش را به مداخله فرا خواند.

انقلابی فرهنگی نهادهای متعدد چین و اقتصاد آن را به آشفتگی کشاند و آبروی مائو را هم در بین چینیها لکهدار کرد. انقلابیان از جمله همسر مائو بدنام شدند، و مصلحتگرایانی همچون دنگ شیائو پینگ (۱۹۰۴–۱۹۹۷) پس از مرگ مائو در سال ۱۹۷۶ قدرت را به دست گرفتند. از آن زمان تاکنون، چین نیروی خود را بر ساخت زیربنای اقتصادیش متمرکز کرده است. به رهبری دنگ بعضی ویژگیهای اقتصاد بازار آزاد، از جمله تجارت گسترده با

رهبر حزب کمونیست، هم اقداماتی انجام شد، ولی وقتی تانکها و واحدهای ارتش آزادیبخش خلق تظاهرات صلح آمیز دانشجویان چینی و حامیان آنان را در ژوئن ۱۹۸۹ در میدان تیانانمن پکن درهم شکستند، این اقدامات متوقف شد. در سال ۱۹۹۳، به مناسبت یکصدمین سال تولد مائو، مقامات چینی احترام ویژهای به اندیشهٔ مائو گذاردند و به جوانان توصیه کردند این اندیشهها را به دقت مطالعه کنند که نشان روشنی است از اینکه حکومت نارضایی یا اندیشههای لیبرال دموکراتیک را بیش از آنچه در دوران حیات مائو متداول بود تحمل نخواهد کرد.

اما حتی در عین حال که حکومت چین از نظر سیاسی سختگیری میکند، از نظر اقتصادی میتواند نفس راحتی بکشد. حکومت چین آشکارا سرمایه گذاران خارجی را احترام میکند و پیمانکاران چینی را تشویق میکند برای خودشان سرمایه گذاری کنند. با این حال، حکومت تأکید کرده است که ایجاد فضای باز اقتصادی ربطی به ایجاد فضای باز سیاسی ندارد. در واقع، جیان زمین ، رئیس جمهور چین، طی بازدید رسمی از ایالات متحد در سال ۱۹۹۷ از سرکوب خونین معترضان در میدان تیانانمن توسط حکومت با عنوان «نتیجهٔ صحیح» امور دفاع کرد [۱۳]. به هر روی، روشن نیست که تلاش حزب کمونیست چین برای «جدا کردن» آزادی سیاسی و اقتصادی در نهایت بتواند به موفقیت برسد یا نه.

سرنوشت کمونیسم در چین چه خواهد بود؟ با مرگ دنگ در سال ۱۹۹۷، آخرین نسل انقلابی قدیمی از عرصه خارج شد، و اعضای جوانتر حزب در سمتهای مهم سر بر می آورند. بعضی از این رهبران جدید به احتمال قریب به یقین از باورها و اندیشههایی دفاع میکنند که پیشینیانشان رد میکردند. اما اینکه این اندیشهها دقیقاً چه ممکن است باشند و چگونه ممکن است ماهیت کمونیسم چینی را تغییر دهند به آینده موکول می شود.

سوسیالیسم غیر مارکسیستی مارکس و پیروانش از همهٔ سوسیالیستهای دیگر تأثیرگذارتر بودهاند. در واقع، قریب یکسوم

۲۵۲ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

جمعیت جهان بخش اعظم سدهٔ بیستم را در کشورهایی زندگی کردند که نظامهای حاکم بر آنها ادعای مارکسیست بودن داشتند. اما، مارکس و مارکسیستها به هیچ روی تنها آبشخور نظریه و عمل سوسیالیستی یا کمونیستی نبودهاند. همچنانکه پیش از این اشاره کردیم، در همسرایس سوسیالیستی آواهای غیر مارکسی بسیاری بوده و خواهد بود. در واقع، گونه گونی سوسیالیسم غیرمارکسی چنان فراوانیای دارد که دشوار بتوان سیاههٔ کاملی از آنها را فراهم آورد و توصیف تفصیلی هر یک، از این هم دشوارتر است. تاریخ سوسیالیسم را با بحثی کوتاه دربارهٔ چند نوع برجسته تر و مهمتر سوسیالیسم غیرمارکسی به پایان می رسانیم.

آنارشيسم ـكمونيسم

رقیبان اصلی مارکس در صفوف جنبش سوسیالیستی اروپا، آنارشیستها بودند[۲۲]. پیشتر در فصل اول دیدیم که آنارشیستها تنها در یک نکتهٔ اصلی توافق دارند: اینکه دولت نهاد شری است و باید از بین برود و جای آن را نظام همکاری داوطلبانه بگیرد. اما توافق در همین جا به پایان میرسد. بعضی آنارشیستها اساساً فردگرایند؛ گروهی دیگر، اشتراکیگرایند. برخی از براندازی خشونت آمیز دولت هواداری میکنند و بقیه آرامش طلباند و از شیوهٔ صلح جویانه تری برای رسیدن به جامعهٔ اشتراکی جانبداری میکنند. به هر روی، به استثنای آنارشیستهای فردگرایا

آزادیخواه که در فصل سوم به آنان پرداختیم، همگی در سنت سوسیالیستی نقش داشته اند. کتاب تفحص در اصول عدالت و اثر آن در تقوای عمومی و نیکبختی<sup>(</sup> (۱۷۹۳) اثر ویلیام گادوین<sup>۲</sup> یکی از نخستین کوششهایی است که در توصیف و دفاع از آنارشیسم نگاشته شده. گادوین انگلیسی بر آن بود که دولت ذاتاً ستمگر است، و گرایش به ستمگری بیشتر هم دارد مگر آنکه به نحوی متوقف شود. به گمان او، یکی از شیوه های ممکن برای این کار، کوچک کردن جوامع تا بدان اندازه است که اعضای آنها مستقیماً بتوانند جامعه را اداره کنند و نیازی به نظارت جبارانهٔ دولت نباشد. به هر روی، آنجا که کار به دارایی خصوصی میکشید، گادوین کمونیستی ثابت قدم نبود (۲۳]. گادوین از این نظر با بسیاری از آنارشیستهای بعدی که معتقد بودند تا زمانی که

دارایی خصوصی وجود دارد، دولت هم ضروری است، تفاوت دارد. این آنارشیستهای سوسیالیست، یا آنارشیستهای کمونیست، نابودی دولت و نابودی دارایی خصوصی را دو روی یک سکه میبینند.

برخلاف تصور رایج در مورد آنارشیست بمبگذار، بسیاری از آنارشیستهای کمونیست اصول اخلاقی محکمی برای صلحدوستی و عدم خشونت پیش نهادهاند. یکی از اینان کنت لئو تولستوی (۱۹۱۰–۱۸۲۸) – مؤلف رمان جنگ و صلح و رمانهای بزرگ دیگر \_ به شدت از اصل صلحدوستی دفاع میکرد و معتقد بود خشونت به هر شکلی همیشه غلط است. تولستوی که مسیحی مؤمنی بود اعتقاد داشت مصداق این اصل خشونتی است که دولت اعمال میکند یا آماده است آن را بر شهروندان اعمال کند. چه دلیل دیگری برای حفظ نظام پلیس، دادگاه، مالیاتگیری، و زندان هست؟ چه دلیل دیگری برای استخدام جلاد هست؟ بدون این وسایل اعمال خشونت یک انسان بر انسان دیگر دولتی در کار نخواهد بود. دولت ماهیتاً نهاد خشنی است. خشونت نوعاً غلط است، و تنهاکار اخلاقی رهایی از شر دولت است و جایگزینی آن با نظام همکاری داوطلبانه که در آن هر شخص به دیگران کمک میکند و به سهم خویش از آنان کمک میگیرد.

چگونه می توان چنان جامعهای را به وجود آورد؟ تولستوی معتقد بود به گونهای صلح آمیز. گذار به آنارشی را می توان و باید با قدرت متقاعدسازی انجام داد \_ با متقاعد ساختن ثرو تمندان برای دل کندن از ثرو تشان (آن چنان که خود تولستوی کرد) و با متقاعد ساختن همه برای دست از حمایت دولت و نهادهایش کشیدن. اما در بین آنارشیستها توافق چندانی بر سر این نکته وجود تدارد. یعنی افرادی همچون هموطنان تولستوی، پیتر کروپو تکین ( ۱۸۴۲ – ۱۹۲۱) و میخاییل باکونین (۱۸۱۴ – ۱۸۷۷) معتقدند که خشونت را برای از میان برداشتن منشأ اصلی خشونت، یعنی دولت، می توان به کار گرفت. به نظر باکونین، امکان دارد و یرانی سازنده باشد، همچنانکه در خیزش مردم برای نابودی دولت \_ اربابی که آنان را برده می سازد \_ و برای آزادی خود چنین است.

۲۵۴ 回 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

آشکار است چرا مارکس آنارشیستها را تحقیر میکرد و چرا آنان به مارکس با نگاهی پـر از سوءظن مینگریستند. همچنانکه در فصل پنجم دیدیم، مارکس معتقد بود که گذار از سرمایهداری به کمونیسم مستلزم تصرف قدرت دولتی به دست انقلابیان پیروز است تا نگذارند بورژواهای درهمشکسته بر ضد انقلاب عمل کنند. هنگامی که دیگر به این دولت گذاری، یعنی «دیکتاتوری پرولتاریا» نیازی نباشد، نهایتاً «از بین میرود». باکونین در کتاب دولتمداری و *آنارشی* (۱۸۷۴) انتقادی پیامبرگونه و کوبنده از ادعای مارکس مبنی بر اینکه دولت خود راه به دست خودنابود میکند ارائه کرده است. باکونین میگوید: دولت آن چنان نیست؛ گرایش طبیعی آن به ناپدید شدن نیست، بلکه به کسب قدرت بیشتر و بیشتر و هر چه بیشتر ستمگر و خشن شدن و مقید ساختن شهروندان به نظارت و بازرسی روزافزون است. این و یژگی همان اندازه که دربارهٔ دولت کارگری صادق است دربارهٔ دولت بورژوازی نیز صدق میکند. باکونین میگفت در واقع احتمال دارد دولت کارگری ستمگرانه تر هم عمل کند زیرا ــبر خـلاف دولت بـورژوازی \_طبقهٔ کارگر سازمانیافته و مبارزی در برابرش قرار نگرفته است که رشدش را متوقف سازد[۳۳]. کروپو تکین، بویژه در کتاب تعاون دوجانبه (۱۹۰۲) دفاع تقریباً متفاوتی پیش نهاده است. کروپو تکین، شاهزادهٔ روسی که عنوان خود را رها کرده بود تا به نوعی همبستگی خود را با مردم عادی بیان کند، شدیداً زیر نظر پلیس روسیه بود. در سال ۱۸۷۴ به علت فعالیتهای سیاسی غیرقانونی دستگیر و به سیبری فرستاده شد. پس از سپری کردن دو سال از مدت محکومیت، شجاعانه فرار کرد و مانند بسیاری پناهندگان سیاسی راهی انگلستان \_و تبعیدی که ۴۲ سال ادامه یافت \_ شد. کرویو تکین که شدیداً از نوشتههای چارلز داروین و دیگر دانشمندان برجستهٔ سدة نوزدهم تأثير گرفته بود، اين نظر را پذيرفت كه همهٔ انواع بنابر قوانين محتوم توسعه تكامل مى يابند. اين بدان معنى بود كه نوع انسان پيوسته در تكامل است و جامعه در نمهايت صلح آمیزتر و دارای حس همکاری بیشتری خواهد شد. او گمان میکرد که با اقدام سیاسی هماهنگ مي توان اين فرايندهاي تغيير را سرعت بخشيد و مي توان با نابودي دولت جامعةً أنارشيست غير جبارانه را جایگزین کرد. در واقع، استدلال میکرد که درس سیاسی نظریهٔ داروین \_برخلاف

سوسياليسم و كمونيسم پس از ماركس 🗉 ۲۵۵

تأکید داروینیستهای اجتماعی بر رقابت بین افراد \_ آن است که بقا احتمالاً شایستهٔ کسانی است که می آموزند تا به «یاری متقابل» و همکاری برای خیر همگان بپردازند[۳۵].

آنارشیست کمونیست روسی الاصل دیگری موسوم به اما گُلدمن ( ۱۸۶۹ – ۱۹۴۰)، در ایالات متحد شهرت یافت و در آنجا به «امای سرخ» معروف شد. گلدمن، همانند دیگر آنارشیستهای کمونیست، آنارشیسم را «رهایی بخش بزرگ انسان از کابوسهایی که او را اسیر کردهاند» –کابوسهایی چون خدا، دولت و دارایی – می دانست. او اعلام کرد که آنارشیسم «در واقع به معنای رهایی ذهن انسان از قلمرو دین، رهایی جسم انسان از قلمرو دارایی و رهایی از قید و بندهای حکومت است» [۱۶]. او درونمایهٔ زنباوری، آزادی زنان از بهره کشی مردان را هم به این هدفها افزود. او استدلال میکرد که درست همان سان که سرمایه داری بر کارگر زن و مرد ستم میکند، از دواج هم ستمی بر زنان است. گلدمن اعلام کرد که سرمایه داری

انسان را از حق طبیعیش محروم می سازد، مانع رشدش می شود، جسمش را مسموم می کند، او را در نادانی، فقر و وابستگی نگاه می دارد، و بعد خیریه هایی درست می کند که ته ماندهٔ عزت نفس او را هم ببلعد.

رسم ازدواج زن را به انگلی مطلقاً وابسته تبدیل میکند. ازدواج زن را در مبارزهٔ زندگی ناتوان می سازد، شعور اجتماعیش را از بین می برد، قدرت تخیل او را فلج میکند و آنگاه حمایت بزرگوارانهٔ خود را، که در واقعیت دام است و تمسخر شخصیت انسان، بر او تحمیل میکند[۲۷].

گلدمن در مقام هواداری از «عشق آزاد» از کنترل موالید هم حمایت میکرد \_و در نتیجه مدتی را در زندان گذراند.

## سوسياليسم فابينى

انجمن فابین، که در سال ۱۸۸۴ در لندن بنیان نهاده شد، نامش را از فابیوس ژنرال رومی (۲۰۳ ق.م.) گرفته است، که از نبردهای با آرایش منظم خودداری میکرد. و تدبیر جنگی عقب نشینی و فرسودن دشمن، و سرانجام واداشتن دشمن به تسلیم بدون خونریزی را ترجیح میداد. سوسیالیسم فابینی با همین روحیه میکوشید با روشهای صلحآمیز پارلمانی انگلستان را در

۲۵۶ 🗈 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

راستای کاملاً مشخص سوسیالیستی سوق دهد (۲۸ اعضای برجستهٔ این نوع سوسیالیسم ...از جمله جورج برنارد شاو<sup>۱</sup>، اچ. جی. ولز<sup>۲</sup>، گراهام والاس<sup>۳</sup>، سیدنی و بئاتریس وب<sup>۴</sup> و برتراند راسل<sup>۵</sup> ...(به استثنای لرد راسل آریستوکرات) همگی بیشتر از مصلحان اجتماعی و نویسندگان طبقهٔ متوسط بودند. آنان استعدادهای درخشان خود را عمدتاً در نگارش کتابها، نمایشنامه ها و مقالات مردم پسند به کار بردند و در جبههٔ سوسیالیسم به خدمت سیاست درآوردند. نمایشنامه پیگمالیون<sup>۶</sup> برنارد شاو (که با حذف پیام سوسیالیستی آن به صورت نمایشنامهٔ موزیکال در برادوی<sup>۷</sup> و فیلم «بانوی زیبای من»<sup>\*</sup> در آمد) نظام طبقاتی جامعهٔ انگلیس را به سخره میگیرد، و راهنمای زنان هوشمند به سوسیالیسم و کاپیتالیسم<sup>۴</sup> (۱۹۲۸) این نویسنده اصول سیاسی و

فلسفهٔ فابینی راه صلح آمیز پارلمانی برای رسیدن به جامعهٔ سوسیالیستی در اصول حزب کارگر انگلیس، که در سال ۱۹۰۰ بنیان نهاده شده ادغام شده است. نخستین بار در انتخابات سال ۱۹۲۴ حزب کارگر حکومت انگلیس را در دست گرفت، و رمزی مکدانلد<sup>۱۰</sup> نخستین نخست وزیر سوسیالیست انگلستان شد. از آن زمان تاکنون، حزب کارگر بارها به تناوب حکومت را در اختیار داشته است و در اجرای سیاستهایی چون ملی کردن (یعنی مالکیت و ادارهٔ دولتی) صنایع و خدمات معینی از قبیل زغال و فولاد، راه آهن و خطوط هوایی، مخابرات و بعضی دیگر موفق بوده است. حزب کارگر همچنین نظام رفاه اجتماعی قراگیری را بنیان نهاده است که شامل برنامهٔ بهداشت ملی برای ارائهٔ رایگان مراقبت پزشکی و دندان پزشکی است. در امن مامی راکاهش داد و تعدادی از صنایع راکه حزب کارگر ملی کرده بود «خصوصی کرد» (یعنی اجتماعی راکاهش داد و تعدادی از صنایع راکه حزب کارگر ملی کرده بود «خصوصی کرد» (یعنی آنها را به سرمایه گذاران خصوصی فروخت). حزب کارگر که نمی توانست دربارهٔ بهترین روش

1- George Bernard Shaw

2- H. G. Wells 3- Graham Wallas

4- Sidney & Beatrice Webb 5- Bertrand Russell

6- Pygmalion

- 7- Broadway 8- My Fair Lady
- 9- The Intelligent Woman's Guide to Socialism and Capitalism

10- Ramsay MacDonald

در دههٔ ۱۹۹۰ این اوضاع با رهبری میانهرو تونی بلر به تدریج تغییر کرد. به نظر بعضی سوسیالیستهای تندرو درون حزب، بلر ایدئولوژی حزب را به صورت «کارگری ملایم» درآورده است. به هر روی، امتزاجی که بلر از سوسیالیسم مسیحی و اجتماع گرایی ساخت موجب پیروزی انتخاباتی پرآوازهای شد که در سال ۱۹۹۷ حزب کارگر را به قدرت بازگرداند و او را نخست وزیر انگلستان کرد.

# سوسياليسم امريكايي

سوسیالیسم در امریکا سنتی دیرین اما نه چندان نیرومند دارد. در اینجا میخواهیم به دلایل عدم جذابیت سوسیالیسم برای بسیاری از امریکاییان بپردازیم. اگرچه، خوب است ابتدا بر اندیشهٔ یکی از معدود اندیشمندان اصیل سوسیالیسم در ایالات متحد مروری کوتاه کنیم.

ادوارد بلامی<sup>۲</sup> ( ۱۸۵۰ – ۱۸۹۸) مؤلف پرفروش ترین رمان آرمانشهری با عنوان نگاهی به گذشته <sup>۲</sup>است که در سال ۱۸۸۸ انتشار یافت. جولیان وست<sup>۵</sup>، قهرمان این رمان، به خوابی عمیق و اغمامانند میرود و در سال ۱۸۰۰ که بیدار می شود با امریکایی رو به رو می شود که بسیار متفاوت با آن کشوری است که در پایان سدهٔ نوزدهم می شناخت. امریکایی که او تجربه می کند دیگر جامعهٔ رقابتی سرمایه داری نیست و به جامعهٔ اشتراکی سوسیالیستی تبدیل شده است. وقتی سعی می کند دربارهٔ زندگی در جامعهٔ کهن با دوستان تازهاش سخن یگوید، آنان آنچه را می شنوند نمی توانند باور کنند. می خواهند بدانند که چگونه ممکن است کسی بخواهد در جامعهای ددمنش زندگی کند؟ جولیان وست در پاسخ می گوید:

می توانیم جامعهٔ آن زمان را با کالسکهٔ شگفت انگیزی مقایسه کنیم که توده های انسانی به آن افسار شده و با زحمت آن را در جادهٔ خاکی و کوهستانی می کشیدند. کالسکه چی این کالسکه گرسنگی بود و اجازهٔ کمترین تأخیری را نمی داد. با وجود دشواری کشیدن کالسکه در چنان جادهٔ سخنی، بالای کالسکه پر از مسافرانی بود که هیچ گاه، حتی در تندترین سربالاییها پیاده نمی شدند. صندلیهای بالایی بسیار راحت و دلپسند بود. کسانی که این صندلیها را به دور از گردوغبار اشغال کرده بودند با

۲۵۸ 回 ایدنولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

فراغت از مناظر لذت می بردند، یا ارزشهای گروهی را که در زحمت بود به نقد می گذاشتند. طبیعی است که این صندلیها خیلی مشتری داشت و رقابت تنگاتنگی بر سر آنها بود و هرکس درصدد بود که جایی در کالسکه برای خودش دست و پا کند و بعد از خودش آن را به فرزندانش واگذار کند ... ابا این حال، صندلیهای بالایی ابسیار ناامن بود، و با هر تکان ناگهانی ... شخص از صندلی بیرون می افتاد و به زمین سقوط می کرد و آنجا بلافاصله مجبور بود ریسمان را بچسبد و در کشیدن کالسکه کمک کند ... از دست دادن صندلی طبیعتاً بدبختی بزرگی محسوب می شد، و نگرانی از رخ دادن این اتفاق ... تیرگی همیشگی خوشبختی کسانی بود که سوار بودند [۳].

وست در ادامه میگوید آنان که در بالا بودند با کسانی که کالسکه را میکشیدند همدردی میکردند و الفاظ دلگرمکنندهای را فریاد میزدند. و گاه برای دست و پای خونین و مجروحشان مرهم و وسایل زخمیندی میفرستادند، اما هیچ یک از اینها هرگز پیاده نـمیشد کـمک کـند. بلامی میگوید طبیعت جامعهٔ رقابتی سرمایهداری اینچنین اقتضا میکند.

بلامی در برابر این تصویر سیاه از زبان قهرمان خیالیش تصویری سوسیالیستی را از همکاری و یاری متقابل می نمایاند. ایالات متحد در سال ۲۰۰۰ فقر و بیکاری ندارد. همهٔ اشخاص توانای کار با علاقه کار می کنند، و زحمات همهٔ آنان به یکسان جبران می شود. کسانی که به کارهای ناخوشایندی چون گردآوری زباله، تن می دهند از کسان دارای مشاغل آسانتر یا خوشایند تر ساعات کمتری را در هفته کار می کنند. دستمزدی در کار نیست چون پولی وجود ندارد. در عوض، هر کس نوعی کارت اعتباری (به راستی به واقعیت پیوست!) دارد که با آن هر چه برای رفع نیازهای اساسی خود لازم دارد از فروشگاههای دولتی «می خرد». با استفاده از این وسایل و دیگر ترتیبات نبوغ آمیز، مردم در برابری، هماهنگی و آزادی خواهند زیست.

ظاهراً، این دورنما برای امریکاییان بسیاری جذابیت داشت و هزاران نفر در «باشگاههای بلامی» گرد آمدند تا بهترین شیوهٔ تحقق این اندیشه ها را به گفتگو بنشینند. محبوبیت بلامی گذرا بود، اما تأثیرش در نظریه پردازیهای سوسیالیستی بعدی آشکار است. سوسیالیسم بلامی یکی از چندین گونهٔ موجود در سنت سوسیالیستی است، و درونمایهٔ اصلیش در اندیشهٔ مردم باوران پیشروان متعددی در آغاز سدهٔ بیستم به کار گرفته شده است. پس از آن رویدادهای بسیاری رخ داده است. اما آنچه اصلاً رخ نداده فرا رسیدن جامعهٔ سوسیالیستی است. در واقع، امروز در سوسياليسم و كمونيسم پس از ماركس 🗉 ۲۵۹

ایالات متحد، برخلاف بیشتر کشورهای دیگر، لفظ «سوسیالیسم» در نظر بسیاری واژهٔ کشیفی است، هر چند که (بر اساس چندین نظرسنجی) بیشتر مردم از تعریف این واژه ناتواناند. یکی از نخستین پرسشهایی که بسیاری از خارجیان می پرسند این است که «چرا سوسیالیسم برای خیلی از امریکاییان چنین بی جاذبه است؟»

چندین توضیح می توان ارائه کرد. یکی اینکه ایالات متحد اساساً دارای نظام سیاسی دوحزبی است و حزب سومی چندان احتمال موفقیت در انتخابات ندارد. (با این حال، یوجین دبس<sup>۱</sup>، نامزد حزب سوسیالیست در انتخابات ریاست جمهوری سال ۱۹۲۰ نزدیک به یک میلیون رأی آورد.) توضیح دیگر آنکه سوسیالیسم ایدتولوژی و جنبش طبقه کارگر است، و بررسیها نشان می دهد که بیشتر امریکاییان کارگر یا کارمند حود را از طبقهٔ «متوسط» می دانند. توضیح سومی که ارتباط نزدیکی با این یکی دارد این است که سهولت تمایزات طبقاتی، و امکان «صعود» اجتماعی و اقتصادی متناسب با آن موجب می شود سوسیالیسم برای مردمی که فکر میکنند به سوی بالا حرکت میکنند جذابیتی نداشته باشد. توضیح چهارم این است که سنت دیرین و همچنان نیرومند فردگرایی لیبرالیستی در ایالات متحد موجب بی رونقی ایدتولوژیهای «جمع گرا» می شود. اندیشهٔ «فردگرایان خشن» که «خود گلیمشان را از آب در می آورند» هنوز برای بسیاری از امریکاییان جاذبه دارد.

بعضی سوسیالیستهای معاصر امریکایی، مانند مایکل هرینگتن متوفی (۱۹۲۸–۱۹۸۹)، بر آناند که تصویر فرد خشن و متکی به خود تو همی ایدئولو ژیکی است که با واقعیتهای معاصر امریکا نمی خواند. تردیدی نیست که در امریکا ثروت بسیار و فرصتهای فراوان هست، اما توزیع اینها ناعادلانه است. جامعهای بهراستی عادلانه اجازه نمی دهد که هیچ شهروندی، گرسنه بماند، بی خانمان باشد یا مدتی طولانی بیکار بماند. ریشهٔ مسأله را نمی توان در بین مردم بینوا یافت. بلکه باید در نظام سود و امتیازی دید که «برنده» را پاداش می دهد و «بازنده» را مجازات و ساز این بدتو کودکانشان را هم که خود گرفتار چرخهٔ فقر و ناامیدی اند تنبیه می کند. تنها جامعهٔ بهراستی آزاد جامعهای خواهد بود که فرصتهای رشد استعداد و تواناییهای هر فرد به کاملترین

۲۶۰ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

صورت ممکن به یکسان توزیع شده باشد. و سوسیالیستها میگویند، چنین جامعهای ضرورتاً سوسیالیستی خواهد بود[۴۰].

سوسياليسم در جهان كنونى

اگر پایان سدهٔ نوزدهم آن چنان که لژک کولاکوفسکی ادعاکرده «عصر زرین» مارکسیسم باشد، در این صورت پایان سدهٔ بیستم، یعنی زمان دگرگونی اساسی و به نحوی حیرت آور سریع در جهان سوسیالیستی، را چگونه باید در نظر بگیریم؟ از یک نظر، چنین می نماید که دهه های پایانی سدهٔ بیستم پایان سوسیالیسم در حکم اید تولوژی جذاب سیاسی باشد؛ از دیدگاهی دیگر، آشوبهای این سالها می تواند نشانی از نوزایی سوسیالیسم باشد. با بی اعتبار و سرنگون شدن جزمها و رسوم کهنه، سوسیالیستها رو در روی فرصتها و خطرهای تازه ای شدهاند ـ بویژه با امر خطیر تصمیم گیری دربارهٔ صورت و جهتگیری احتمالی سوسیالیسم در آینده.

در این مقطع به نظر می رسد که تفسیر مارکسیست ـ لنینیستی کمونیسم اگر نمرده باشد در حال احتضار است. در سال ۱۹۸۹، سالی که برای مورخان آینده به همان اهمیت سال ۱۷۸۹ خواهد بود، اتحاد شوروی و لهستان اجازه دادند غیر کمونیستها نیز برای سمتهای سیاسی به رقابت برخیزند، که شکست انتخاباتی چشمگیر کمونیستها را در لهستان درپی داشت؛ حزب کمونیست حاکم در مجارستان و حزب کارگران سوسیالیست لهستان، منحل شدند؛ دولت کمونیست آلمان شرقی، زیر فشار مهاجرت و تظاهرات خیابانی گسترده، دیوار برلین را گشود و به مردم انتخابات آزاد را وعده داد؛ نظام کمونیستی چک واسلواکی سقوط کرد، و نویسندهٔ ناراضی، واسلاو هاول<sup>۲</sup>، به ریاست جمهوری انتخاب شد؛ در بلغارستان و رومانی مقابلهٔ آشکار با حزب کمونیست در گرفت و با سرنگونی حکومت، رهبر دیکتاتور رومانی اعدام شد. البته، در سال ۱۹۸۹ همهٔ نشانه ها در یک سوی واحد نمی رفت، زیرا در همین سال بود که دولت مال ۱۹۸۹ همهٔ نشانه ها در یک سوی واحد نمی رفت، زیرا در همین سال بود که دولت حمونیست چین جنبش اصلاح طلبی به رهبری دانشجویان را با خشونت سرکوب کرد. با این

اصلاحات اقتصادی دنگ شیائو پینگ در مقام رهبر حزب کمونیست چین آغاز شد. از جهتی، دانشجویان گردآمده در میدان تیانانمن که خواستار پایان دادن به فساد حکومت و احترام به حقوق بشر بودند صرفاً در پی گسترش اصلاحات دنگ از عرصهٔ اقتصادی به عرصهٔ سیاسی بودند. حرکت به سوی رقابت اقتصادی در سراسر دههٔ ۱۹۹۰ ادامه داشت و در سال ۱۹۹۷ که هنگکنگ با اقتصاد سرمایه داری نیرومندش به سرزمین اصلی چین ملحق شد به اوج خود رسید. جای تردید است که چین بتواند اقتصاد رقابتی بازار را حنظ کند و در عین حال نظام سیاسی غیر رقابتی و بسته ای داشته باشد. اما حتی اگر چنین امکانی هم باشد، نظام اقتصادی و سیاسی حاصل با آرمان مارکسیست - لنینیستی تفاوت بسیار خواهد داشت.

جنبش اصلاح طلبی در شوروی هم با مقاومت کمونیستهای تندرو مواجه شد، اما برآمد آن با از آن چین بسیار تفاوت داشت. هنگامی که گروهی از رهبران کمونیست در سال ۱۹۹۱ کوشیدند با تصرف حکومت جدایی از کمونیسم را متوقف کنند نتوانستند پشتیبانی کافی مردم و نظامیان را حتی برای یک هفته در دست داشتن قدرت به دست آورند. در عوض شکست کودتایشان به سرعت به نابودی حزب کمونیست اتحاد شوروی و کمی بعد به فروپاشی خود اتحاد شوروی انجامید. بسیاری از ناظران این رشته رویدادها را به منزلهٔ مرگ ایدئولوژی کمونیسم تعبیر کردهاند.

اما این سخن که کمونیسم مرده یا در حال احتضار است به چه معناست؟ اگرچه به شیوههای بسیاری می توان به این پرسش پاسخ گفت، توجه به دو نکته اهمیت فراوان دارد. نخست اینکه حزب کمونیست موقعیت خود را مبنی بر سخن گفتن به نام و برای پرولتاریا از دست داده است. حزب به جای آنکه جامعه را از طریق سوسیالیسم به جهان نوین کمونیستی راهبر شود، به نهاد دیوانسالار (بوروکراتیک) سفت و سختی تبدیل شده که بیشتر در پی حفظ قدرت و امتیازات رهبران خود است تا خاتمه دادن به بهره کشی و از خود بیگانگی. اینکه این نتیجه ناگزیر بود یا گریزپذیر جای گفتگو دارد. اما روشن است که هر جا حزب کمونیست بر سر قدرت بوده است تمرکزگرایی دموکراتیک به مراتب بیشتر تمرکزگرا بوده تا دموکراتیک.

نکتهٔ دوم از اولی نتیجه میشود. کمونیستها نوعاً تمرکزگرایی دموکراتیک را بدین معنی گرفتهاند که قدرت سیاسی و همچنین برنامه بنای اقتصادی در اختیار جزب کمونیست باشد. این

۲۶۲ 🖻 ایدنولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

بدان معناست که کمونیستها این نظر را پذیرفته اند که اقتصاد را باید به صورت مرکزی برنامه ریزی و بر آن نظارت کرد. بویژه، کمونیستها نوعی نظام «از بالا به پایین» و اقتصاد دستوری<sup>۱</sup> را ایجاد کرده اند که در آن دیگر قانون عرضه و تقاضای بازار رقابتی دستمزد، قیمت، تولید و توزیع را تعیین نمی کند بلکه تصمیمات و دستورات حکومت تعیین کننده است. با این حال، تا دههٔ هشتاد کمونیستهای بسیاری به این نتیجه رسیده بودند که نظارت متمرکز بر دارایی و منابع بیش از اندازه پردردسر و ناکاراست. برجسته ترین سخنگوی این نارضایی میخاییل گورباچف، رهبر حزب کمونیست اتحاد شوروی در آن زمان، بود که سیاست بازسازی (پرسترویکای)<sup>۲</sup> خود راکمی پس از تصدی رهبری در سال ۱۹۸۵ اعلام کرد. گورباچف، همانند رقابتی بازار را وارد اتحاد شوروی کرد. امروز که اتحاد شوروی از هم پاشیده است، روسیه و مانیدی بازار را وارد اتحاد شوروی کرد. امروز که اتحاد شوروی از هم پاشیده است، روسیه و مایسی بازار را وارد اتحاد شوروی کرد. امروز که اتحاد شوروی از هم پاشیده است، روسیه و بسیاری دیگر از کشورهای کمونیستی سابق به گونه ای رنجبار و افتان و خیزان به سوی اقتصاد

به این دو دلیل، به نظر نمیرسد که دیگر کمونیسم بتواند پیروان متعهد و وفاداری را به فداکاریهای قهرمانانه وادارد. و به این معنا، کمونیسم در حال احتضار است. اما این بدان معنی نیست که همهٔ عناصر مارکسیسم النینیسم به مراتب کمتر از آن، سوسیالیسم به طور کلی، نفسهای آخر را میکشند. مثلاً هنوز هم شرح لنین از امپریالیسم برای بسیاری مردم در آسیا، افریقا و امریکای لاتین قویترین توضیح بدبختی کشورهای جهان سوم است، که می بینند کشورهایشان از لحاظ اقتصادی و سیاسی زیر سلطهٔ قدرتهای سرمایهداری اروپا، امریکای شمالی، و ژاپن است. اگر کمونیسم آن طور که روزگاری به نظر می رسید دیگر مشکل گشایشان نباشد، بعید است این مردمان به سرمایهداری هم تن در دهند.

در واقع، هرگاه مرگ کمونیسم به خودی خود دلیلی بر پیروزی سرمایهداری انگاشته شود، اشتباه بزرگی رخ داده است. در بسیاری موارد، مردمی کـه کـمونیسم را رهـا مـیکنند، لزوماً سوسیالیسم را ترک نکردهاند. آنان به نوعی همچنان بر این باور میمانند که وسایل عمدهٔ تولید

در جامعه نباید در دست افراد خصوصی بلکه باید به کل در اختیار همگان باشد. ممکن است اندیشهٔ دولت تکحزبی و اقتصاد دستوری را رها کرده باشند، اما دست از این یا آن صورت سوسیالیسم نشستهاند. در واقع، کمونیستهای پیشین در مجارستان، لهستان، و کشورهای دیگری که اکنون خود را سوسیالیست مینامند، در انتخابات نیمه دههٔ نود که اصلاحات بازار به افزایش بیشتر قیمتها و بیکاری انجامید، زمینههای مساعدی پیداکردهاند.

همچنانکه در آغاز بحث خود دربارهٔ سوسیالیسم در فصل پنجم اشاره کردیم، سوسیالیستها از دیرباز بر سر دو مسأله اختلاف داشتهاند؛ چه نوع و چه میزان دارایی باید زیر نظارت همگانی باشد؟ و جامعه چگونه باید این نظارت را اعمال کند؟ از زمان سن سیمون تا کمونیستهای شوروی، برخی سوسیالیستها در پاسخ به این پرسشها خواستار مالکیت و نظارت متمرکز بر اغلب صورتهای دارایی ساز قبیل کارخانه، مزرعه، آسیاب، معدن، و دیگر وسایل تولید \_بودهاند. اما از همان آغاز، سوسیالیستهای دیگری به یک یا هر دو پرسش یادشده معتدلتر پاسخ گفتهاند. او ئن و فوریه ، با نظری که دربارهٔ تقسیم جامعه به جوامع کوچک خودگردان و خودکفا داشتند، خواهان صورتهای بسیار نامتمرکز سوسیالیسم بودهاند. و تعداد روزافزونی از سوسیالیستها در سدهٔ بیستم خواهان سوسیالیسم بازار ۲ شدهاند (۲۱]. سوسیالیسم بازار، همچنانکه از نام آن پیداست، میکوشد عناصر اقتصاد بازار آزاد را با مالکیت و نظارت سوسیالیستی بر دارایی درآمیزد. اگرچه سوسیالیستهای مختلف شیوههای متفاوتی را برای این امتزاج پیشنهاد میکنند، اندیشهٔ اساسی مالکیت و ادارهٔ مستقیم منابع عمده ـــذخــایر کـانیها، جنگلها، نیروگاهها، معادن، کارخانه های بزرگ، و مانند اینها ـ برای خیر همگان است و در همین حال، آزاد گذاشتن مالکیت فعالیتهای کوچک اقتصادی مزرعه، خانه، اتومبیل، و مانند آن برای اشخاص خصوصی است. مؤسسه های نه چندان بزرگ در مالکیت کسانی خواهد بو د که در آنها کار میکنند. در همهٔ فعالیتهای اقتصادی، حتی شرکتهایی که در مالکیت همگانی است، بر سر سود در بازار رقابت خواهند کرد. مثلاً اگر در کشوری چهار یا پنج کارخانهٔ فولاد باشد، در هر کارخانه کارگران سرپرستها را انتخاب میکنند، بر اوضاع کار نظارت دارند، و بهای تـمامشدهٔ

۲۶۴ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

فولاد را تعیین خواهند کرد، که پس از آن میکوشند آن را در رقابت با کارخانه های دیگر \_و شاید رقیبان خارجی نیز \_به فروش برسانند. هر نوع سودی هم با صلاحدید کارگران کارخانه بینشان تقسیم خواهد شد. اگر کارخانه ضرر بدهد، کارگران باید تصمیم بگیرند چگونه با ضرر مواجه شوند و بهتر رقابت کنند.

کاملاً امکان دارد که گونهای از سوسیالیسم بازار در آینده رایج شود. چنین سوسیالیسمی نه آرمانشهر سوسیالیستهای نخستین را وعده می دهد و نه دنیای جدید جمهوری را که مارکس و پیروانش محصول نهایی گسترش تاریخی می دانستندش. اما بر رشد همکاری و همبستگی به جای رقابت و فردگرایی تأکید دارد، حتی با این هدف که اختلاف طبقاتی را که موجب بهره کشی و از خود بیگانگی است اگر هم به طور کامل از میان نیرد، کاهش دهد. از این جهات، نسخه نامتمرکز و معتدل سو سیالیسم که رو به پیدایش است همچنان از درونمایه هایی بهره خواهد برد که سالهاست مردم را به بلند کردن بیرق سوسیالیسم تشویق کرده است. باری، اگر کمونیسم در حال احتضار است، لزومی ندارد که سوسیالیسم را یا خود به گور ببرد. برعکس، مرگ کمونیسم می تواند جانی تازه به صورتهای دیگر سوسیالیسم بدهد.

پژوهشگران، عمدتاً اروپاییانی، که با عنوان مارکسیسم انتفادی غرب شناخته می شوند، یقیناً بر سر این نکته توافق دارند. این پژوهشگران ــبویژه آنانی که همچون هربرت مـارکوزه ( (۱۸۹۸–۱۹۷۹) و یورگن هابرماس ( . . ۱۹۲۹) ـکه با مکتب «نظریهٔ انتقادی» پیوند دارند، از دو نظر عمده «منتقد» بودهاند. نخست، آنان از مثال مارکس در نقد سرمایه داری، که به ادعای آنان بر مردم استیلا دارد و سرکویشان میکند، پیروی کردهاند. با این حال، نظریه پردازان منتقد به جای توجه به سرمایه داری در مقام صورتی از بهره کشی اقتصادی، توجه خود را بر نقد سرمایه داری به منزلهٔ صورتی از سلطهٔ فرهنگی معطوف کردهاند. سرمایه داری همه چیز را به کالا تبدیل میکند، به طوری که حتی فعالیتهایی که مردم باید بیشترین آزادی و خلاقیت را در آنها داشته باشند ــاز جمله هنر، ادبیات، موسیقی، و نـمایشنامه ــتابع تـقاضای بـازار است. سینما، تلویزیون، موسیقی پاپ، ورزشهای حرفهای و دیگر صورتهای «سرگرمی» جای دین را به منزلهٔ «افیون سوسياليسم و كمونيسم پس از ماركس 🗉 ۲۶۵

**تودەھا**» گرفتەاند.

اگر این ادعا درست باشد، برای رهانیدن مردم از چنگال این مخدر سرمایهداری چه باید کرد؟ در اینجا، بعد دیگری از نظریه پردازی «منتقد» مارکسیستهای انتقادی غرب آشکار می شود. زیرا این نظریه بردازان مارکسی انتقاد خود را متوجه مارکسیستهای دیگر، بویژه مارکسیستهای انقلابی که به حزب کمونیست ایمان دارند، نیز کردهاند. بنابر نظر مارکسیستهای منتقد، حاکمیت حزب کمونیست در اتحاد شوروی، چین، و جاهای دیگر از بیماری سرمایهداری که حزب قرار است آن را درمان کند بدتر کم بهرهتروسرکوبگوتر- بوده است. نظریه پردازان منتقد به جای سرنگونی انقلابی سرمایهداری، به کارگیری ابزار تحلیل را برای رهایی از اعتباد فرهنگی ناشی از سرمایهداری که مردم در جوامع نوین متحمل می شوند پیشنهاد میکنند. یعنی به همان شیوهای که روانکاو به بیمارش کمک میکند تا سرچشمهٔ ترسها و نگرانیهایش را شناسایی کند تا شاید بر آنها فائق آید، تحلیلگر پژوهشگر مارکسیسم انتقادی غرب هم میکوشد به مردم نشان دهـد چگونه بی دردی، کسالت، و افسردگی که به جان آنان افتاده همگی در نبهایت حاصل نظام سرکوبگر سرمایهداری است. مارکسیستهای منتقد معتقدند زمانی که مردم این نکته را دریابند قادر خواهند بود خود را از اعتیاد فرهنگی سرمایهداری رها سازند. روشن نیست که پس از آن جامعه به چه صورت درخواهد آمد. همانند شخص مارکس، این مارکسیستهای منتقد بیشتر در پی تحلیل علل اوضاع اجتماعیاند تا در پی کشیدن نقشهای برای جامعههای آینده. پس در آثار این نظریه پردازان «مکتب فرانکفورت» نظریهٔ مارکس همچون شاخهای از علوم اجتماعی باقی خواهد ماند.

به طور خلاصه، اگر «سوسیالیسم» همان «مارکسیسم ـ لنینیسم» باشد، در آن صورت مرده یا در حال احتضار است. اما سوسیالیسم، همچنانکه دیده ایم، گونه های متنوعی می یابد، بعضی از این انواع مارکسیستی است اما خیلی انواع غیر مارکسیستی هم وجود دارد. بعضی سوسیالیستها صمیمانه از پایان یافتن کمونیسم استقبال و ادعا کرده اند که اکنون سوسیالیسم «واقعی» یا «راستین» فرصت موفقیت خواهد یافت. در مقابل، منتقدان می گویند همهٔ انواع سوسیالیسم داغ لکهٔ ننگ بر خود دارند که به این زودی پاک نمی شود \_ و مانع از آن می شود که در ستیزهای اید تولوژیک سدهٔ بیست و یکم حریفی جدی به حساب بیاید.

۲۶۶ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

چنین استنتاجی، باتوجه به ایدئولوژی شخص، یا زیاد بدبینانه یا بیش از حد خوش بینانه است. همچنانکه دیدیم، ایدئولوژیها انطباق پذیرند، و پس از دوره های افول اغلب با نیرو و جاذبهای تجدیدشده بار دیگر ظاهر می شوند. مورد فاشیسم هم، بویژه گونهٔ نونازی آن امروز ممکن است چنین وضعیتی داشته باشد. در مورد سوسیالیسم هم با توجه به پیروزیهای لیونل ژوسپن<sup>۱</sup> و حزب سوسیالیست فرانسه و تونی بلر و حزب کارگر انگلستان بازگشت مشابهی شاید صورت پذیرد. تا زمانی که گروهی از مردم سازوکارهای بازار را بهره کشی از کارگر می دانند و توزیع خدمات و کالاهای ضروری را به شیوهای نظام مند نادرست یا غیر عادلانه می بابند؛ تا زمانی که نگران تمرکز قدرت اقتصادی در دستهای افراد خصوصی نسبتاً معدودند و بازتاب چنین قدرتی را در نفوذ یا قدرت سیاسی هم مشاهده می کنند ... خلاصه، تا زمانی که نارضایی، بی اعتمادی، و ناهمسازی در نظام سرمایه داری و جود دارد ... همچنین احتمال وجود منتقدان سوسیالیست سرمایه داری به منزلهٔ نظام اقتصادی و انتقاد از ایدئولوژی حاکمش، یا یا می بازیا سوسیالیست می می از می می مشاهده می کنند ... خلاصه، تا زمانی که نارضایی،

نتيجه

سوسياليسم به منزلهٔ ايدئولوژى

سوسیالیسم هم مانند لیبرالیسم و محافظه کاری از چنان تنوعی برخوردار است که گاه به نظر میرسد یک ایدئولوژی نیست و بلکه هر کدام ایدئولوژی بسیار متفاوتی باشد. با این حال، سوسیالیستها نیز درست همانند لیبرالها و محافظه کاران مطمئناً در فرضیات یا باورهای اصلی و مشخص همسویند. برای فهم این اصول لازم است ببینیم سوسیالیسم چهار نقش ایدئولوژیهای سیاسی را چگونه ایفا میکند.

نقش توضیحی. نخست، سوسیالیستها وضعیت موجود را چگونه توضیح میدهند؟ آنان اوضاع اجتماعی را در کل بر حسب مناسبات طبقاتی و اقتصادی توضیح میدهند. برخلاف لیبرالهاکه نوعاً میخواهند با توسل به انتخابهای فردی به توضیح اوضاع بپردازند، سوسیالیستها

همیشه فرد را درگیر مناسبات اجتماعی می بینند که انتخابهای در دسترس فرد را تشکل و سازمان می دهد. افراد می توانند انتخاب کنند، اما نمی توانند هر چه دلشان بخواهد بکنند. به گفته مارکس، «انسانها تاریخ را می سازند، اما صرفاً نه هر طور که خوش داشته باشند...»[۲۲]. بعضی بیش از دیگران قدرت انتخاب دارند. بویژه سرمایه داران بیشتر از کارگران قدرت انتخاب دارند، و انتخاب سرمایه دار انتخابهای موجود برای کارگر را به شدت محدود می کند. سرمایه داری که سودش رو به کاهش می رود می تواند تصمیم بگیرد فعالیت اقتصادی خود راگسترش دهد یا در آن سرمایه گذاری کند، یا مثلاً آن را به منطقه یا کشور دیگری انتقال دهد، یا صرفاً مؤسسه را بفروشد، یا تعطیل کند. سرمایه دار در محدودهٔ منابعش هر طور مناسب بداند عمل می کند. اما تا رو شدن به انتخاب سرمایه دار در محدودهٔ منابعش هر طور مناسب بداند عمل می کند. اما تعطیل فعالیت بگیرد، کارگر کاری نمی تواند بکند جز آنکه در جای دیگری دنبال کار برگره سرمایه دار

سوسیالیستها به این دلایل معتقدند باید اوضاع اجتماعی را با رجوع به روابط طبقاتی یا اقتصادی توضیح داد. چون بسیاری از آنچه در جامعه روی می دهد به شیوهٔ سازماندهی افراد برای کار و تولید کالاها و خدمات بستگی دارد، و با خوراکی که برای زندگی نیاز دارند شروع می شود، پس بسیاری از آنچه را در جامعه روی می دهد تنها بر حسب تقسیم جامعه به طبقات می توان توضیح داد. بنابراین، مثلاً، در توضیح مسألهٔ جنایت، احتمالاً سوسیالیستها برخلاف محافظه کاران به ضعف سرشت انسان اشاره نمی کنند. در عوض، احتمالاً می گویند که بسیاری از فعالیتهای جنایی حاصل بهره کشی و از خود بیگانگی اعضای طبقه کارگر است که قدرتی برای بهبود وضعیت خود در جامعهٔ طبقاتی نمی بینند.

نقش ارزشیابی. با این گفته به دومین نقش ایدئولوژی، نقش ارزشیابی اوضاع اجتماعی، میرسیم. عامل اصلی در این مورد شدت تقسیم طبقاتی در جامعه است. اگر یک طبقه به روشنی اختیار ثروت را داشته باشد به طوری که بتواند انتخابهای طبقهٔ کارگر را به شدت محدود کند، در آن صورت از دیدگاه سوسیالیستی وضعیت بهره کشانه و ناعادلانه است. اگر تقسیم طبقاتی ضعیف یا ظاهراً طبقات مختلفی وجود نداشته باشد، در آن صورت اوضاع به مراتب بهتر است اما سوسیالیستها میگویند چنین چیزی فقط در صورتی روی می دهد که وسایل عمدهٔ تولید به نوعی در اختیار همهٔ اعضای جامعه باشد.

۲۶۸ 🗈 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

نقش جهت دهی. در مورد نقش جهت دهی، سوسیالیستها از مردم می خواهند که دربارهٔ خود بیشتر بر حسب موضع خود در ساختار طبقاتی بیندیشند. بعضی سوسیالیستها در این مورد تا آنجا پیش رفته اند که مدعی اند فقط تفاوتهای طبقاتی را باید به حساب آورد. مثلاً، وقتی مارکس می گفت کارگران وطن ندارند، ظاهراً منظورش این بود که ملیت یا شهروندی نباید نقش واقعی در هویت فرد داشته باشد. نژاد، دین، یا ملیت چندان اهمیتی ندارد. در دنیا فقط موضع طبقاتی مهم است. اگرچه بیشتر سوسیالیستها تا این حد پیش نمی روند، همگی معتقدند که موضع ما در ساختار طبقاتی عامل مهمی در شکل دادن به هویت ماست. نحوهٔ نگرش ما و چگونه بودن ما تا حدود زیادی ناشی از موضع طبقاتی ماست.

اگر این ادعا درست باشد، در آن صورت چه اهمیتی دارد که به مردم بگوییم خود را عضو این یا آن طبقه ببینند؟ بنابر نظر سوسیالیستها نکته این است که آگاهی طبقاتی گامی ضروری در راه نیل به جامعهٔ بی طبقه است. پیش از آنکه سرمایه دار بتواند خطای شیوه های خود را ببیند، نخست باید درک کند عضو طبقه ای است که از کارگران بهره کشی میکند و بر آنان ستم روا می دارد. تنها در آن صورت شاید این فرصت پیش آید که سرمایه دار اختیار ثروت و منابع را به صاحب برحق آن \_ به طور کلی جامعه ـ تسلیم کند. از این مهمتر، کارگران تنها هنگامی قادر به اقدام برای آزادسازی خود خواهند بود که دریابند طبقهٔ بزرگ و ستمدیده ای را تشکیل می دهند. اگر کارگران در دستیابی به این آگاهی از موضع اجتماعی خود ناکام شوند، بیش از برده ای که گمان میکند بردگیش روی هم رفته امری طبیعی و درست است برای رهایی خود فرصت نخواهند داشت.

نقش برنامهای. پس، برای بیشتر سوسیالیستها جهت دهی برای ایسفای نقش برنامهای ایدئولوژیشان ضروری است. هدف سوسیالیستی روشن است: فرا آوردن جامعهای که در حد امکان بی طبقه باشد. البته پیشنهاد آنان دربارهٔ چگونه دقیقاً برآوردن این مهم باتوجه به زمان و مکان فرق میکند. همچنانکه دیدیم، بعضی در پی انقلابی تقریباً خودانگیختهاند، در حالی که بعضی دیگر معتقدند حزب یگانه و بسیار منضبطی باید حرکت را رهبری کند؛ گروهی متکی به متقاعد ساختن و نیروی سرمشقاند؛ حال آنکه دیگران هوادار انقلاب خشونت بار و استفاده از سلاحاند. اما در همهٔ موارد، آنان معتقدند باید برای ارتقای تساوی و همکاری در بین همهٔ سوسياليسم وكمونيسم پس از ماركس 🖻 ۲۶۹

اعضای جامعه گام برداشت تا هر کس نظارت بیشتری بر زندگی خود داشته باشد.

سوسياليسم و آرمان دموكراتيك

سوسیالیسم در مقام ایدئولوژی در پیگیری مساوات طلبی خود به اعتباری پایبند دموکراسی و معنی کشدارش است. همچنانکه بیشتر سوسیالیستها بی تردید تصدیق میکنند رهبرانی چون استالین بیشتر در پی کسب قدرت شخصی بودهاند تا ارتقای دموکراسی؛ اما سوسیالیستها میگویند این رهبران به معنی راستین کلمه سوسیالیست نبودهاند. سوسیالیسم راستین خواهان حکومت مردم، به دست مردم و برای مردم است. هدف آن ارائه فرصت یکسان به هر کس در تصمیمگیریهایی است که به طور مستقیم و به شیوههای مؤثری در زندگی او تأثیر میگذارد. اما سوسیالیستها میگویند تحقق این امر در صورتی امکان پذیر است که بیشتر منابع و ثروت و بدین سان بخش عمدهٔ قدرت در جامعه در اختیار هیچ شخص یا طبقهٔ واحدی نباشد. اگر مالکیت و زیر نظارت و به سود تمامی جامعه باشد. در غیر این صورت، سوسیالیستها تأکید میکنند که جز حکومت ثروتمندان، به دست ثروتمندان، و برای ثروتمندان هیچ حکومت میکنند که جز حکومت ثروتمندان، به دست ثروتمندان، و برای ثروتمندان هیچ حکومت دیگری نتیجه نخواهد شد.

#### يادداشتها

1. Leszek Kolakowski;, Main Currents of Marxism, Vol. II: The Golden Age (Oxford: Clarendon Press 1978).

۲. به نقل از صفحهٔ ۴۴۳ اثر زیر:

David McLellan, Karl Marx: His Life and Work (London: Macmillan, 1973).

۳. منابع زیر را ببینید:

Terrell Carver, Engels (Oxford: Oxford University Press, 1981), and Marx and Engels: The Intellectual Relationship (Brighton, U. K.: Harvester Press, 1983); Terence Ball, "Marxian Science and Positivist Politics," in Terence Ball and James Farr, eds., After Marx (Cambridge: Cambridge University Press, 1984), chap. 11.

4. Friedrich Engels, "Speech at Marx's Graveside," in Karl Marx and Friedrich Engels, Selected Works (New York: International Publishers, 1968), p. 435.

برای تفحص در «اسطورهٔ مارکس \_داروین» کتاب زیر را ببینید:

Terence Ball, Reappraising Political Theory (Oxford: Clarendon Press, 1995), chap. 10.

۵. منابع زیر را ببینید:

James Farr, "Marx's Laws," *Political Studies*, 34 (1986): 202-222; and "Marx and Positivism," in Ball and Farr, eds. *After Marx*, chap. 10.

6. Friedrich Engels, *Dialectics of Nature* (New York: International Publishers, 1963), p. 314.

7. Engels, Socialism, Utopian and Scientific,

در منتخب آثار مارکس و انگلس و نیز در Terence Ball and Richard Dagger, eds., *Ideals and Ideologies: A Reader*, 3rd ed. (New York: Longman, 1999), selection 35.

8. Marx, "Theses on Feuerbach" in Selected Works, p. 28.

9. Engels, Dialectics of Nature, p. 25.

10. Eduard Bernstein, Evolutionary Socialism (New York: Schocken Books, 1961), p. 202.

همچنین نگاه کنید به:

Kolakowski, Main Currents of Marxism, vol. II, chap. 4; and Peter Gay, The Dilemma of

Democratic Socialism, 2nd ed. (New York: Collier Books, 1962).
11. Bernstein, Evolutionary Socialism, p. 106.
12. Ibid., p. 210

همچنين در:

Ideals and Ideologies, selection 36.

13. Ibid., p. 202.

14. Ferdinand Lassalle, Franz von Sickingen (1859), Act II, scene 5, lines 93-97.

15. Bernstein, Evolutionary Socialism, p. 211.

16. Ibid., p. 219.

Gary P. Steenson, Karl Kautsky, 1854-1938: Marxism in the Classical Years (Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 1978), esp. pp. 116-131 and 186.

V. I. Lenin, "Marxism and Revisionism," in Lenin, Selected Works, one-volume edition

(Moscow: Progress Publishers, 1968) pp. 25-32;

همچنين در:

۱۷. نگاه کنید به:

۱۸. مثلاً، نگاه کنید به:

Ideals and Ideologies, selection 37.

١٩. به نقل از:

Bruce Mazlish, The Revolutionary Ascetic (New York: Basic Books, 1976), p. 140. 20. Lenin, "Left Wing Communism--An Infantile Disorder," in Selected Works, p. 535.

۲۱. به نقل از:

Kolakowski, Main Currents of Marxism, vol. II, p. 386.

22. Lenin, Imperialism, the Highest Stage of Capitalism, in Lenin, Selected Works, pp. 171-175, 240-247.

23. Roy A. Medvedev, Let History Judge: The Origins and Consequences of Stalinism, translated by Collecn Taylor (New York: Alfred A. Knopf, 1972), p. 519.

همچنین نگاه کنید به:

Robert C. Tucker, ed., Stalinism (New York: Norton, 1977); and Adam B. Ulam, Stalin:

۲۷۲ 🖾 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

The Man and His Era (New York: Viking Press, 1973). 24. Medvedev, Let History Judge, p. 510. 25. Ibid., chap. 14 . در این مورد، همانند دیگر موارد، نظرات استالین تقابلی آشکار با نظر مارکس دارد. دربارهٔ . ۲۶ نقش تصادف و احتمال در تاریخ، نگاه کنید به نامهٔ مارکس به لودویگ کوگلمان (۱۷ آوریل ۱۸۷۱) در

Marx and Engels, Selected Correspondence (Moscow: Progress Publishers, 1975), p. 248:

«تاریخ جهان ... ماهیتی اسرارآمیز مییافت اگر «تصادف» نقشی نداشت.» ۲۷. برای بررسی و نقد ادعاهای مربوط به «ناگزیری تاریخی» نگاه کنید به:

Isaiah Berlin, "Historical Inevitability," in his Four Essays on Liberty (New York: Oxford University Press, 1970), essay II.

28. Joseph Stalin, "Political Report of the Central Committee to the Sixteenth Congress, in Stalin", *Selected Works* (Moscow: Foreign Languages Publishing House, 1952-1955), vol. 12, p. 381.

29. Mao Zedong, "The Chen-Feng Movement," in Conrad Brandt, Benjamin Schwartz, and John King Fairbank, eds., *A Documentary History of Chinese Communism* (New York: Atheneum, 1966), pp. 384-385.

ما ترجمهٔ اتوکشیده را دستکاری کردیم تا نثر زمینی مائو را نمایش دهیم.

Bruce D. Larkin, China and Africa, 1949-1970: The Foreign Policy of the People's Republic of China (Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 1971). 31. Terence Hunt, "Chinton, China Leader Spar Over Human Rights," The Arizona Republic (October, 30, 1997); p. 1.

۳۲. نگاه کنید به:

Paul Thomas, Karl Marx and the Anarchists (London: Routledge & Kegan Paul, 1980).
33. William Godwin, An Enquiry Concerning Political Justice, ed; Issac Kramnick (Harmondsworth: Penguin, 1976).

همچنین نگاه کنید به:

Mark Philip, Godwin's "Political Justice" (London: Duckworth, 1984).

۳۴. نگاه کنید به:

Mikhail Bakunin, "Anarcho-Communism vs. Marxism," in *Ideals and Ideologies*, selection 40.

35. Peter Kropotkin, Mutual Aid (London: Heinemann, 1902).

36. Emma Goldman, "Anarchism: What It Really Stands For," in Goldman, Anarchism and Other Essays (New York: Mother Earth Association, 1910), p. 58 and p. 68;

همچنین در:

Ideals and Ideologies, selection 41.

37. Emma Goldman, "Marriage and Love," in ibid., p. 241.

۳۸. نگاه کنید به:

Norman MacKenzie and Jean MacKenzie, *The First Fabians* (London: Weidenfeld & Nicholson, 1977); A.M. McBriar, *Fabiam Socialism and English Politics, 1884-1914* (Cambridge: Cambridge University Press, 1966); Margaret Cole, *The Story of Fabian Socialism* (Stanford, CA: Stanford University Press, 1961).

همچنین برای گزیده هایی از پیشگفتار جورج برنارد شاو بر Fabian Essays نگاه کنید به:

Ideals and Ideologies, selection 42.

39. Edward Bellamy, Looking Backward (New York: New American Library, 1960), pp. 26-27,

همچنین در:

Ideals and Ideologies, selection 43.

۴۰. نگاه کنید به:

Michael Harrington, Socialism: Past and Future (New York: Penguin Books, U.S.A. 1990).

۴۱. مثلاً، نگاه کنید به:

Alec Nove, *The Economics of Feasible Socialism* (London: Allen & Unwin, 1983); and David Miller, *Market, State, and Community* (Oxford: Clarendon Press, 1989). 42. Karl Marx, "The Eighteenth Brumaire of Louis Bonaparte," in Marx and Engels, *Selected Works*, p. 97.

## براى مطالعة بيشتر

Ball, Terence, and James Farr, eds. After Marx. Cambridge: Cambridge University Press, 1984.

Carr, E.H. Michael Bakunin. London: Macmillan, 1937.

Carver, Terrell. Engels. Oxford: Oxford University Press, 1981.

Cole, Margaret. The Story of Fabian Socialism. Stanford, CA: Stanford University Press, 1961.

Crick, Bernard. Socialism. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1987.

Garton Ash, Timothy. The Magic Lantern: The Revolution Witnessed in Warsaw, Budapest, Berlin, and Prague. New York: Random House, 1990.

Gay, Peter. The Dilemma of Democratic Socialism: Eduard Bernstein's Challenge to Marx. New York: Collier Books, 1962.

King, Preston, ed. Socialism and the Common Good: New Fabian Essays. London: Frank Cass, 1996.

Kolakowski, Leszek. Main Currents of Marxism, 3 vols., trans. P.S. Falla. Oxford: Clarendon press, 1978.

Lichtheim, George. A Short History of Socialism. New York: Praeger, 1970.

Lukes, Steven. Marxism and Morality. Oxford: Oxford University Press, 1985.

Medvedev, Roy A. Let History Judge: The Origins and Consequences of Stalinism, trans. Colleen Taylor. New York: Knopf, 1972.

Miller, David. Anarchism. London: Dent, 1984.

Starr, John B. Continuing the Revolution: The Political Thought of Mao. Princeton, NJ: Princeton' University Press, 1979.

Tucker, Robert C., ed. Stalinism. New York: Norton, 1977.

Wolfe, Bertram D. Three Who Made a Revolution. New York: Dell, 1964.

Woodcock, George. Anarchism. Harmondsworth: Penguin, 1963.

فصل هفتم

فاشيسم

خواب خرد جولان ديوان را در پي دارد. گويا<sup>ر</sup>

تاریخنویسان سدهٔ بیستم را در حکم عصر جنگهای جهانی، سلاحهای هسته ای، و نوع تازه ای از نظام سیاسی \_حکومت تکحزبی (تو تالیتاریانیسم)<sup>۲</sup> \_ به یاد خواهند آورد. تمام انواع این رویدادها به نوعی ناشی از ایدئولوژی سیاسی است، اما رابطهٔ هیچ کدام از آنها با ایدئولوژی نزدیکتر از حکومت تکحزبی نیست. زیرا حکومت تکحزبی یا تمامیتخواه کوششی است برای نظارت کامل بر جامعه \_نه تنها بر حکومت بلکه بر همهٔ نهادهای اجتماعی، فرهنگی و اقتصادی \_به منظور تحقق بخشیدن این تصور ایدئولوژیک که جامعه چگونه باید سازماندهی شود و مردم چگونه باید زندگی کنند. مثلاً، وقتی استالین تفسیر خود را از سوسیالیسم مارکسیستی بر اتحاد شوروی تحمیل کرد، در آن کشور چنین اتفاقی روی داد. این دقیقاً همان است که در ایتالیا و آلمان با برپایی گونههای تازه و آشکارا تکحزبی ایدئولوژی فاشیسم به دست بنیتو موسولینی<sup>۳</sup> و آدولف هیتلر<sup>4</sup> روی داد.

در واقع، سکهٔ واژهٔ «تو تالیتارین» (به معنی حکومت تکحزبی) را موسولینی و فاشیستهای ایتالیایی ضرب زدند. آنان برای تعریف هدفهای انقلابی و تمایز اید تولوژی خود از لیبرالیسم و سوسیالیسم که هر دو به نظر آنان هوادار دموکراسی بودند، دست به این کار زدند. دموکراسی مستلزم نوعی برابری است. خواه به صورت اصرار لیبرالها بر فرصتهای برابر برای افراد باشد، خواه به صورت تأکید سوسیالیستها بر قدرت برابر برای همه در جامعهای بی مطبقه. موسولینی و پیروانش، همانند هیتلر و نازیها، به این آرمانها به دیدهٔ تحقیر مینگریستند. اینان مطمئناً

۲۷۶ 🛙 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

خواستار حمایت توده ها بودند، اما در نظر آنان توده ها قرار نیست با تفکر، بیان، یا رأی دادن اعمال قدرت کنند، بلکه باید با پیروی از رهبران خود به افتخار نائل شوند. همچنانکه در یکی از شعارهای بی شمار موسولینی آمده: credere, obbedire, combattere \_ ایمان بیاور، اطاعت کن، بجنگ، تنها همین. بیش از این از مردم نمی خواستند. پس، فاشیستهای تمامیت خواه دموکراسی را هم مردود می انگاشتند.

از این لحاظ، فاشیسم ایدئولوژیای ارتجاعی است.این ایدئولوژی در سالهای پس از جنگ جهانی اول به منزلهٔ واکنشی در برابر دو ایدئولوژی برجستهٔ زمان، لیبرالیسم و سوسیالیسم، شکل گرفت. فاشیستها که از تأکید لیبرالها بر فرد و تأکید سوسیالیستها بر طبقات اجتماعی در ستیز، ناراحت بودند، جهان بینی تازه ای عرضه کردند که افراد و طبقات در آن به درون کل فراگیری جذب می شوند – امپراتوری مقتدری زیر نظارت حزبی واحد و رهبری والا. همانند مرتجعان اوایل سدهٔ نوزدهم، اینان نیز ایمان به خرد را مردود می دانستند و گمان می کردند که اعتقاد به یکسانی، بنیان لیبرالیسم و سوسیالیسم است. موسولینی و هیتلر هر دو اعلام کردند که اعتبار خرد از نیروی شهود و احساسات کمتر است – همان چیزی که گاهی «غریزه های ژرف» <sup>(</sup>

با این حال، این ادعاکه فاشیسم ایدئولوژی ای ارتجاعی است بدین معنی نیست که فاشیستها صرفاً مرتجعان یا محافظه کارانی افراطی اند. اینان در بسیاری از روشهایشان کاملاً متفاوت اند. برخلاف ژوزف دوماستر و دیگر مرتجعانی که در فصل چهارم بررسی کردیم، منظور فاشیستها از مردود شمردن دموکراسی، لیبرالیسم و سوسیالیسم، برگرداندن عقربهٔ زمان به دوران جوامعی نیست که با قدرت در دستان شاه و کلیسا و اشراف ریشه در جایگاه اجتماعی نسبی داشت. بر عکس، بسیاری از فاشیستها دشمن آشکار دین بوده اند و احترام چندانی هم برای اشرافیت و پادشاهی موروثی قائل نبوده اند. در پی بازگشت به شیوه های تشیت شده و کهن زندگی هم نبوده اند. برعکس، فاشیسم در بارزترین صورت خود آشکارا انقلابی است و مشتاق آنکه جامعه را تغییر، آنهم تغییری اساسی، بدهد. این مسأله فاشیستها را از محافظه کارانی که تغییر سریع و بنیادین را برنمی تابند جدا میکند. و بدین ترتیب، برنامهٔ فاشیستی هم قدرت را در دستهای دولتی تمامیت خواه که حزبی واحد و رهبری والا هدایتش میکنند متمرکز میکند. و این چیزی است که محافظه کاران اصلاً نمی خواهند چه، اینان قدرت را پراکنده در سطوح مختلف حکومت و دیگر «واحدهای کوچک» می خواهند تا جامعهای تشکیل شود که آنچه اینان صلاح جامعهای سالم می دانند برآورد، نه بینش فاشیستی در مورد دولتی متحد که تابع ارادهٔ رهبری واحد و مطلق باشد.

پس، فاشیسم نه محافظه کار است و نه صرفاً ارتجاعی، [بلکه] آن گونه که فاشیستهای اصلی به لاف میگفتند ایدئولوژی تازه و متمایزی است. برای فهم تمایز آن باید زمینهٔ آن را در نهضت ضد روشنگری<sup>(</sup>، در ملیگرایی، و در دیگر جریانهای فکری سدهٔ نوزدهم بجوییم. سپس بـه بررسی فاشیسم و نابترین صورت آن در ایتالیای موسولینی میپردازیم و پس از آن نگاهی به دیگر گونههای فاشیسم در آلمان نازی و دیگر جاها خواهیم انداخت.

### زمينههاى فاشيسم

اگرچه فاشیسم تادههٔ ۱۹۲۰ صورت ایدئولوژی سیاسی را به خود نگرفته بود، ریشههای آن به بیش از یک قرن پیش از آن در واکنش در برابر جنبش عقلی و فرهنگی برمیگردد که در سدهٔ هجدهم بر اندیشهٔ اروپایی سیطره داشت ــنهضت روشنگری. اندیشمندان نهضت روشنگری رؤیای خرد در سر داشتند. فیلسوفان روشنگری که از کشفهای علمی سدههای هفدهم و هجدهم الهام و سرمشق میگرفتند، مدعی بودند کاربست خرد میتواند همهٔ تباهیهای اجتماعی و سیاسی را از سر راه پیشرفت و کامیابی بردارد. اینان ادعا میکردند خرد ذهن مرد و زن را روشن میکند و آنان را از خطا و خرافه و نادانی می رهاند (۱). لیبرالیسم و سوسیالیسم دو جریان سیاسی عمدهای بودند که از روشنگری سرچشمه میگرفتند. این دو ایدئولوژی که از بسیاری جهات متفاوتاند، در اصول اولیهٔ روشنگری مشترکاند. این اصول عبارتاند از:

۲۷۸ 🗉 اید تولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

۱- او مانیسم (انسانگرایی) ( \_ بعنی این اندیشه که انسان منبع و معیار ارزش است، و زندگی انسان به «قـلمرو به خودی خود ارجمند است. همچنانکه ایمانوئل کانت ( ۱۷۲۴ – ۱۸۰۴) گفته، انسان به «قـلمرو غایات» تعلق دارد. به سخن کانت، هر شخصی به خودی خود هدف است، نه چیزی که دیگران همچون ابزار، به مثابه و سیله ای برای تحقق هدفهای خود پسند انه شان به کار بگیرند.
۲- خردگرایی (راسیونالیسم) ( \_ یعنی این اندیشه که انسان موجودی خود هدف است، نه چیزی که دیگران در پرس و جوی (راسیونالیسم) ( \_ یعنی این اندیشه که انسان موجودی خود مدف است، نه چیزی که دیگران محقق هدفهای خود پسند انه شان به کار بگیرند.
۲- خردگرایی (راسیونالیسم) ( \_ یعنی این اندیشه که انسان موجودی عاقل است و خرد انسان، که در پرس و جوی علمی تجسم یافته است، می تواند همهٔ رازها را بگشاید و راه حل همهٔ مسائلی را که مرد و زن با آن رو به رو می شوند آشکار سازد.
۳- دنیامداری ( سکولاریسم) ( \_ یعنی این اندیشه که دین می تواند منبع آرامش و بصیرت باشد، است اند به ماند می تواند منبع آرامش و بصیرت باشد، مرد و ترن با آن رو به رو می شوند آشکار سازد.

اما حقیقت مطلق و بی چون و چرابی برای هدایت زندگی اجتماعی نیست. اندیشمندان نهضت روشنگری دیدگاههای مذهبی متفاوتی داشتند. بعضی، همچون جان لاک وکانت، مسیحی ماندند؛ دیگران، چون ولتر <sup>\*</sup> (۱۶۹۴–۱۷۷۸)، مسیحیت را رد کرد اما به پروردگاری اعتقاد داشت که جهان را با نظمی با دقت ساعت آفریده، آن «ساعت ساز الهی» کوک و رهایش کرده تا کار کند؛ گروه دیگری هم بی خدا بودند. اما حتی آنان که جداً مسیحی بودند، دین را بیشتر محدود به زندگی خصوصی، و بنا براین، بی ار تباط با سیاست می دانستند. در بین فیلسوفان دین ناباور عصر روشنگری، دین صرفاً محوون خرافهای از رده خارج بود که باید جای خود را به اندیشه های علمی و عقلی می داد. ۴- ترقی خواهی<sup>۵</sup> – یعنی این اندیشه که تاریخ انسان روایتی از پیشرفت یا بهشد – شاید حتی بهشدی ناگزیر – در وضعیت انسان است. هنگامی که قیدهای نادانی و خرافه درهم بشکند، خرد انسان آزاد می شود تا جامعه را به شیوه ای عقلانی سامان دهد، و زندگی برای همه به سرعت و پیوسته بهتر می شود.

۵-کلی گرایی (جهان روایی)<sup>۶</sup> میعنی این اندیشه که سرشت انسانی واحد و فراگیری هست که همهٔ انسانها را با وجود تفاوتهای نژادی، فرهنگی، یا اعتقاد دینی به هم پیوند می دهد. انسانها همگی اعضای برابر در «قلمرو غایات» کانتاند که از گوهر واحدی، از جمله مشخصاً قوهٔ تعقل، برخوردارند.

این آرای عصر روشنگری را اغلب به لیبرالیسم نسبت میدهند، اما سرچشمهٔ بیشتر الهام های سوسیالیسم هم بوده است. در واقع، سوسیالیسم نوین تا اندازهای از دل این نارضایی برخاسته که لیبرالیسم در تلاش برای بازسازی جامعه به صورت آرمانهای عصر روشنگری تا اندازهٔ لازم پیش نرفته است. حال آنکه فاشیسم از این اعتقاد بسیار متفاوت برمیخیزد که پیگیری آرمانهای روشنگری ارزش ندارد \_ادعایی که نخستین بار در اواخر سدهٔ هجدهم و اوایل سدهٔ نوزدهم پیش نهاده شد.

#### نهضت ضد روشنگری

گروه نوعاً متفاوتی از اندیشمندان که بعضی آنان را ضد روشنگری خوانده اند به روشنگری این چنین حمله کردند (۲). از بین آنان می توان بدین نامها اشاره کرد: یو هان گو تفرید فن دو ماستر هردر <sup>۱</sup> زبان شناس (۱۸۰۳–۱۷۴۴)، سطلنت طلبان و مر ر تجعانی چرون ژوزف دو ماستر (۱۸۲۱–۱۷۵۳) و لویی گابریل دو بونال ( (۱۷۵۴–۱۸۴۰)، مارکی دو ساد<sup>۲</sup> ( ۱۷۴۰–۱۸۱۴)، که امروزه به آزادکامی و هرزه نگاری شهرت دارد، و نظریه پردازان نژاد پرستی چون ژوزف - آر ترو دوگوبینو<sup>۲</sup> ( ۱۸۱۶–۱۸۸۲). هیچ کدام از اینها همهٔ اصول اولیهٔ روشنگری را رد نمی کرد، و هر یک علایق و شکایتهای خود و متفاوت با از آن دیگری را داشت. اما همگی این وجه مشترک را داشتند که بخش عمدهای از اصول اولیهٔ روشنگری را در حکم خیالبافی، دروغ، و از نگاه سیاسی خطرناک و مردود می دانستند.

مثلاً، همگی «کلیگرایی» را در مقام اسطوره محکوم میکردند. میگفتند انسانها همگی مثل هم نیستند؛ تفاوتهایی که گروهی از مردم را از گروهی دیگر متمایز می سازد بسیار بزرگاند. در واقع، همین تفاوتها – در جنس، نژاد، زبان، فرهنگ، اعتقادات، و ملیت – است که در عمل کیستی و چیستی مردم را تعریف میکند و چگونگی تصور آنان را از خودشان و از دیگران شکل می دهد. بعضی متفکران نهضت ضد روشنگری بر یک نوع از تفاوتها تأکید میکردند و بعضی بر انواعی دیگر. هردر تفاوتهای فرهنگی و زبانی را مهمترین می انگاشتند. گوبینو تفاوتهای نژادی را عمده میدانست؛ و برای ساد جنسیت مهم بود. به نظر ساد، مردان زنان را به «قلمرو غایات» شوند \_و این همان وضعیت خواستنی است. واژههای «سادیسم» و «سادیستی» که به کار شوند \_و این همان وضعیت خواستنی است. واژههای «سادیسم» و «سادیستی» که به کار

- 1- Johan Gottfried von Herder
- 3- Marquis de Sade
- 2- Louis Gabriel de Bonald
- 4- Joseph-Arthur de Gobineau

۲۸۰ 🛽 اید تولوژی دای سیاسی و آرمان دموکراتیک

منتقدان ضد روشنگری از ایمان روشنگری به خرد هم شکوههای مشابهی دارند. به گفتهٔ آنان مسألهٔ خردگرایی همهٔ تجریههای انسان را انکار میکند. غلبهٔ بی خردی و خرافه و تعصب حاکی از آن است که خرد ضعیفتر از آن است که بتوان بر آن تکیه کرد. بیشتر مردم، بیشتر وقتها خرد را برای بررسی نقادانه و بی غرض به کار نمی گیرند، بلکه می خواهند هواههای خود را توجیه و تعصباتشان را عمق ببخشند. نو بسندگان ضد روشنگری با چنین تصوراتی بر حملهٔ روشنگری به دین تأسف می خورند. بعضی از روی اعتقاد صمیمانهٔ دینی قلم زدند، اما دیگران صرفاً باورهای دینی را توهمات اجتماعی ضروری خواندند. بر آن بودند که ایمان به بهشت و دوزخ تنها جبزی است که موجب می شود بسیاری از مردم به بهترین نحو رفتار کنند؛ رها کردن این باور ممکن است به معنی از دست رفتن امید به جامعهٔ بسامان و مدنی باشد. اگر این مستلزم آن است که حکومت از کلبسایی رسمی حمایت کند و ناراضیان را زجر دهد، بگذار چنین باشد.

هر یک از منتقدان به شیوهٔ متفاوتی به مبارزه با اصول بنیادین روشنگری برخاسته است. یرآمد این چالش پیدایش تصویر متفاوتی از انسان بود. انسان در این تصویر موجودی اساساً غیر منطقی، حتی بی منطق، است؛ انسانها بر اساس تفاوتها – ی نژادی، جنسی، دینی، زبانی، و ملی – تعریف می شوند و معمولاً درگیر ستیز با یکدیگرند، ستیزهای که از تفاوتهای احتمالاً پایدار و بسیار ژرف برمی خیزد. هر گاه هر یک از عناصر این تصویر را جدا در نظر بگیریم، هیچ نکته ضرورتاً فاشیستی در آن نیست. با این حال، وقتی این عناصر را ترکیب کنیم، تصویری از مشخصات و تواناییهای انسان به دست می دهد که راه را برای پیدایی فاشیسم هموار میکند. با

**ملیگرایی** همچنانکه در فصل اول اشاره کردیم، ملیگرایی یعنی باور به گروهبندیهای متمایز انسانها، یا ملتها،که در آن هر ملت اساس طبیعی واحد سیاسی جداگانهای به نام، **دولت ملی**'، را تشکیل میدهد. این واحد حاکم خودگردان سیاسی، ظاهراً برآمد و بیانگر نیازها و آرزوهای ملتی واحد است. بدون چنین دولتی، ملت یا مردم از ابراز وجود یا ادارهٔ خود سرخورده و ناتوان می شوند. اگرچه احساسات ملی کاملاً کهن است، اما ملی گرایی به منزلهٔ نیرویی سیاسی تنها در آغاز جنگهای ناپلئونی در اوایل سدهٔ نوزدهم پیدا شد. لشکریان ناپلئون \_لشکریان ملت فرانسه \_که اروپا را در نوردیدند، نوعی واکنش را موجب شدند که الهام بخش مردم آلمان، ایتالیا، و سرزمینهای دیگر شد تا ملیتهای خود را باز شناسند و برای اتحاد دولتهای ملی متحد خود مبارزه کنند.

این نخستین مرحلهٔ ملیگرایی در آثار هردر زبانشناس و یوهان گوتلیب فیشتهٔ افیلسوف (۱۸۷۲–۱۸۱۴) آشکار می شود. هر دو به حس ملیت آلمانی توسل جستند و فیشته بر تمایز زبان آلمانی تأکیدی خاص می کرد ـ به نظر او این تنها زبان به راستی اصیل اروپایی است زیرا زبان لاتین اصالت زبانهای دیگر را از بین برده بودات در زمستان ۱۸۰۷–۱۸۰۸، فیشته که هنوز از شکست ارتش پروس در سال ۱۸۰۶ از ناپلئون در عذاب بود، خطابه هایی به ملت آلمان را در برلین اداکرد. در خطابه ها ادعاکرد که فرد ارزش و معنی زندگیش را بیشتر در پیوند با ملتی می گیرد که در آن زاده شده است. به سخن دیگر، یه جای اینکه صرفاً خودمان را به مثابه فرد در نظر بگیریم، باید خود را عضو جامعهٔ بزرگتر و پایدار ملت بدانیم. از این رو به نظر فیشته

انسان بلنداندیش فعال و مؤثر است و خود را فدای مردمش میکند. صرف زندگی، یعنی تداوم محض هستی منغیر، هیچ گاه ارزشی برای او ندارد، زندگی را صرفاً به منزلهٔ منشأ چیزی پایدار می خواهد. اما فقط هستی مستقل و همیشگی ملتش این پایداری را برای او به ارمغان می آورد. برای نجات ملتش باید آماده باشد که جان فداکند تا ملت زنده بماند، و آن زندگی را که آرزو می کرده است تنها در بطن ملت می تواند بزید[۲].

به نظر فیشته، فرد در آرزو و شوق هموندی و معنا در بطن ملت و در بین ملت زندگی میکند. و اگرچه فیشته بر آن بودکه بویژه دفاع از ملت آلمان ارجمند است، نه او و نه هردر ملیگرای صرف آلمانی نبودند. آنان میگفتند همهٔ ملتها ارجمندند زیرا همهٔ ملتها به زندگی مردمشان صورت و معنی میدهند. بنابراین، هردر و فیشته در برابر کلیگرایی روشنگری استدلال میکردند که هر

۲۸۲ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

ملتی چیزی متمابز یا بینظیر به جهان عرضه میکند ــچیزی که با آن شناخته و سزاوار احترام مي شود. .

با این حال، نه هردر و نه فیشته هیچ یک خواستار آن نبودند که هر ملتی به صورت دولت متمایزی تجسم سیاسی بیابد. این تحول بعدها، بیشتر در سخنان و اعمال ملیگرایی ایتالیایی به نام جیوسپ ماتسینی<sup>(</sup> (۱۸۰۵–۱۸۷۲) و «صدراعظم آهنین» و ملیگرای آلمانی به نام اتو فن بیسمارک (۱۸۱۵–۱۸۷۸) رخ داد.

· ایتالیا هم در اوایل سدهٔ نوزدهم به اندازهٔ آلمان از هم پاشیده بود. پس از سقوط امپراتوری روم در حدود سال ۵۰۰ میلادی، واژهٔ «ایتالیا» به منطقهای فرهنگی و جغرافیایی اطلاق می شد، اما از نظر سیاسی هرگز کشوری متحد نبود. این سرزمین به قلمروهای شاهان و دوکنشینها و دولتشهرهای درگیر جنگ تقسیم شده بود و اغلب لگدمال ارتشهای فرانسوی و اسپانیایی نیز مي بود. در دوران رنسانس (نوزايي) ايتاليا مركز تجارت و فرهنگ شد، اما از مركز قدرت سياسي ارو پا دور بود. نیکولو ماکیاولی<sup>۲</sup> در سدهٔ شانزدهم که کتاب معروف شهریار را با «اندرزی برای رها ساختن ایتالیا از بربرها» به پایان رسانید توجه را به این نکته فرا خواند ــاما بیفایده بود. ايتاليا تا سدهٔ نوزدهم تكهتكه بود تا ماتسيني و ديگران به هم پيوستن كشور را وظيفهٔ خود دانستند. ملتهای دیگر \_مثلاً، انگلستان، فرانسه، و اسپانیا \_دولتهای خود را بنیان نهاده بودند، و این زمان، به گفتهٔ ماتسینی، وقت آن رسیده بود که ایتالیا طبقات خود را به صورت دولتی ملی متحد سازد. ایتالیا نه تنها از نظر فرهنگی و جغرافیایی بلکه از نظر سیاسی هم باید متحد می شد. هیچ ملتی بهراستی ملت محسوب نمی شود مگر اینکه جای خود را در بین قدرتهای زمینی بيابد. بنابراين، مانسيني استدلال ميكردكه ايتالياييها بايد در حكم اتباع حول حكومتي مشترك گرد هم آیند. تنها در آن صورت می توانند به آزادی دست پایند و سرنوشت خود را در مقام ملت رقم زنند.

اما ماتسینی ملیگرایی خود را به کشور بومی خویش محدود تمیکرد. او همانند هـردر و فیشته از ملیگرایی به منزلهٔ آرمان همهٔ ملتها، نه فقط ملت خودش، پشتیبانی میکرد. ماتسینی الم الم 🖬 الم الم الم الم 🖾 ۲۸۳ الم 🖾 ۲۸۳

گاه مدعی می شد که جغرافیا گواهی بر ارادهٔ پروردگار در خلق جهانی از ملتهای متمایز است. او می پرسید چه دلیل دیگری وجود دارد که رودخانه ها، کو هها، و دریاها گروههای آدمیان را از یکدیگر جدا سازند و پیدایش زبانها، فرهنگها، و رسوم جداگانه را موجب شوند؟ماتسینی حتی جهانی را پیش بینی می کرد که هر ملت دولت خودش را دارد و هر دولت ملی هماهنگ با همهٔ دولتهای دیگر \_ با سرمشق گیری از ایتالیای از نظر سیاسی متحد \_ زندگی می کند.

ملیگرایان سدهٔ نوزدهم برای دستیابی به این هدف از مطبوعات و سیاست و گاه از نیروی اسلحه استفاده میکردند و سرانجام در سال ۱۸۷۱ آلمان و ایتالیا هر دو به دولتهای ملی خود دست یافتند. انگیزهٔ ملیگرایی پایدار مانده و در سیاست نه تنها در اروپا بلکه در قارههای امریکا، آسیا و افریقا هم نقش خود را ادامه داده و به صهیونیسم \_ نهضت استقرار موطن، یا دولت ملی برای یهودیان در اسراییل \_ منجر شده و در مواردی جهتگیری لیبرالی به خود گرفته و در مواردی دیگر جهتی سوسیالیستی یا کمونیستی یافته است ؛ که البته موضوع فصل دیگری است. در این فصل توجه ما بر عناصر ملیگرایانهٔ فاشیسم متمرکز شده است. اما نخست لازم است دو جریان فکری دیگر نخبهسالاری و خردستیزی در اواخر سدهٔ نوزدهم را بررسی کنیم.

#### ىخبەسالارى

همان گونه که در فضلهای پیشین خاطرنشان گردید، بسیاری از اندیشمندان سدهٔ نوزدهم عصر خویش را دوران دموکراسی و «انسان عادی» می انگ اشتند. بسیاری این تحول را تحسین و گروهی دیگر از آن ابراز انزجار کردند، و بعضی، مانند آلکسی دو توکویل و جان استوارت میل، با احساساتی آمیخته با آن برخورد کردند. به گفتهٔ اینان دموکراسی تا آنجا که واقعاً امکانات و فرصتهایی برای مردم عادی فراهم می آورد خوب بود؛ اما تهدیدی برای فردیت هم محسوب می شد – تهدید «خودکامگی اکثریت». مارکس و سوسیالیستها این تهدید را عمدتاً مردود می دانستند یا نادیده می گرفتند. دموکراسی برای آنان – یا به هر روی دموکراسی سوسیالیستی – به هر کس فرصتی یکسان برای زندگی خلاق، پر ثمر و خودخواسته می داد. اما آنان بر آن بودند

۲۸۴ 🗈 ایدنولوژی مای سیاسی و آرمان دموکراتیک

که این فرصت تنها در جامعهٔ بی طبقه تحقق می یابد. اما آیا هیچ گاه می توان جامعهٔ بی طبقه ی ایجاد کرد؟ سوسیالیستها فرض میکردند که با تلاش کافی می توان چنین کرد. اما اندیشمندانی که در اواخر سدهٔ نوزدهم و اوایل سدهٔ بیستم بر اهمیت نخبگان در جامعه تأکید میکردند به شدت به این فرض تاختند.

گائتانو موسکا<sup>۱</sup> (۱۸۵۸–۱۹۴۱)، ویلفردو پارتو<sup>۲</sup> (۱۸۴۸–۱۹۲۳) و روبرت میکلس<sup>۲</sup> (۱۸۷۶–۱۹۳۶) از جمله نظریهپردازان به اصطلاح نخبهاند. هر یک با استنتاج غیر ممکن بودن جامعهٔ بی طبقه به طریقی به اندیشهٔ نخبهسالاری کمک کردهاند. مثلاً موسکا بر اساس مطالعات تاریخی این نتیجه را گرفت که همواره جامعه حتی هنگامی که به نظر می رسیده اکثریت حکومت را به دست دارند در واقع زیر فرماندهی گروه کوچکی از رهبران بوده و خواهد بود. پارتو، جامعه شناس و اقتصاددان ایتالیایی، به نتیجه گیری مشابهی رسید. شاید از همه تعجب آورتر، بررسی ای باشد که میشلس، جامعه شناس سوییسی، از احزاب سوسیالیست و اتحادیههای کارگری مدعی تلاش برای دستیابی به جامعهٔ بی طبقه در اروپا به عمل آورد. در حالی که، بررسی میشلس آشکار ساخت که حتی این احزاب و اتحادیهها را علی رغم ادعایشان مبنی بر ایمان به دموکراسی و برابری نه اکثریت اعضا بلکه گروه نسبتاً کوچکی از رهبران راه

این کشف میکلس را به تدوین «قانون آهنین الیگارشی» رهنمون شد. به نظر میشلس در همهٔ سازمانهای بزرگ، و یقیناً در تمام جوامع، نمی توان قدرت را به یکسان در بین همهٔ مردم تقسیم کرد. برای آنکه سازمان یا جامعه کارا باشد، قدرت راستین باید در دست گروهی کوچک \_از نخبگان یا الیگارشی \_متمرکز شود. ماهیت سازمانهای بزرگ صرفاً چنین است و هیچ چیزی تمی تواند آن را تغییر دهد. بنابر نظر میکلس مقدر است که این «قانون آهنین» طرحهای نیکو خواهانهٔ دموکراتها و مساوات طلبان را با شکست مواجه می سازد. او نیز، مانند موسکا و پارتو، به این نتیجه رسید که نخبگان بر جهان فرمان می رانند: همیشه چنین بوده و چنین خواهد بود. نظرات این نظریه پردازان نخبه استدلالهایی را که فریدریش نیچه<sup>۱</sup>، فیلسوف آلمانی، و دیگران پیش از اینان مطرح کرده بودند تقریت کرد. بنابر نظر نیچه (۱۸۴۴–۱۹۰۰)، دستاوردهای برجسته کار مردان بزرگ است ــآن نوع مردی که او أبَرمرد مینامیدش. و او در عین حال گله میکرد که گرایشهای این عصر همگی در سوی جامعهٔ توددوار است که در آن اقدام خلاق و جسورانهٔ افراد برجسته روز به روز دشوارتر میشود. نیچه مدعی بود نخبه سالاری باید حاکم باشد؛ موسکا، پارتو، و میشلس نتیجه گرفتند که چنین بود. شاید تصور آنان دربارهٔ نخبگان با تصور نیچه متفاوت باشد، اما این دو دیدگاه دست در دست یکدیگر کمک کرد تا راه برای ایدتولوژی آشکارا نخبه سالار فاشیسم مهیا شود.

خردستيزى

آخرین عنصر تشکیل دهندهٔ زمینهٔ فکری و فرهنگی فاشیسم خردستیزی است. این اصطلاح دربردارندهٔ نتیجه گیریهای انواع بسیار متفاوت اندیشمندانی است که همگی با متفکران غسد روشنگری همراًیند که احساس و شهوت در اعمال مردم نقشی مهمتر از خرد ایفا میکند. زیگموند فروید (۱۸۵۶–۱۹۳۹) در بین این اندیشمندان بود که مشاهداتش دربارهٔ بیمارانش – و حتی دربارهٔ خودش – او را به شناسایی قدرت سائقه های غریزی و «ناخوداگاه» در رفتار انسان رهنمون شد. فیلسوف و روانشناس امریکایی» ویلیام جیمز ( ۱۸۴۰–۱۹۱۰) به همین ترتیب معتقد است که بیشتر مردم «می خواهند اعتقاد داشته باشند». در نظر آنان، اینکه به چیزی اعتقاد داشته باشند مهمتر از آن است که دقیقاً به چه اعتقاد داشته باشند. از لحاظ روان شناختی مردم به چیزی – در واقم، تقریباً هر چیزی – نیاز دارند که به آن اعتقاد داشته باشند. زیرا یگانه چیزی که برای انسان تحمل ناکردنی است زندگی تهی از مقصود یا معنایی بزرگتر است.

نظریه پرداز اجتماعی دیگری که در گسترش خردستیزی سهّیم بود ــو به نظر میرسد تأثیر خاصی بر موسولینی داشته ـروانشناس اجتماعی فرانسوی، گوستاو لوبن<sup>ه</sup> (۱۸۴۱–۱۹۳۱)

<sup>1-</sup> Friedrich Nietzsche

<sup>4-</sup> William James 5- C

<sup>2-</sup> Übermensch 3- Sigmund Freud

<sup>5-</sup> Gustav Le Bon

۲۸۶ 🛙 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

بود لوبون در اثر مشهورش، جماعت<sup>(</sup> (۱۸۹۵) استدلال میکند که رفتار انسان در جماعت با رفتارشان در مقام فرد تفاوت دارد. مردم به هنگام اقدام جمعی و بنابراین ناشناسانه، به اقدامات وحشیانهای مبادرت میورزند که در مقام فرد تنها هرگز چنان نخواهند کرد. مثلاً روانشناسی مثله کُشی تودهای<sup>۲</sup> با روانشناسی افرادی که چنان تودهای را تشکیل میدهند تفاوت دارد. اصول اخلاقی یا وجدان فردی مانع اشخاصی که تودهای یا جمعیتی عمل میکنند نیست. «غریزهٔ گلهای» یا روانشناسی تودهها بر قضاو تهای فردی دربارهٔ درست و نادرست چیره می شود و آنها را منکوب میکند.

پارتو با روحیهٔ مشابهی به بررسی عوامل اجتماعی مؤثر بر قضاوت و رفتار فرد پرداخت و نتیجه گرفت که عواطف، نمادها و آنچه او «احساسات» نامید از عوامل اقتصادی یا مادی مهمتر است. و موسکا چنین پیش نهاد که مردم بیشتر از نمادها و شعارها، پرچم و سرود \_از آنچه او «فرمولهای سیاسی» مینامد \_ تأثیر می پذیرند تا استدلال معقول و مباحثهٔ منطقی.

دغدغهٔ فوری همهٔ این اندیشمندان فروید و جیمز، لوبون، پارتو و موسکا بیشتر توضیح چگونگی اقدام مردم بود تا راهبری آنان به اقدام. اما ژرژ سورل<sup>۳</sup> (۱۸۴۷–۱۹۲۲) مهندسی فرانسوی که نظریه پرداز اجتماعی و فعال سیاسی از کار درآمد، چنین نبود. سورل بر این پای می فشرد که مردم بیشتر وقتها با «اسطورهها»ی سیاسی به حرکت در می آیند تا با توسل به خرد. برای فرا آوردن تجهیزات اجتماعی بزرگ لازم است اسطورهٔ نیرومندی بیابیم که بتواند الهام بخش مردم در عمل باشد. به نظر سورل، اندیشهٔ «اعتصاب عمومی» سراسری می تواند چنین اسطورهای باشد. به سخن دیگر، «اعتصاب عمومی» از آن رو اسطوره است که هیچ بخین اسطورهای باشد. به سخن دیگر، «اعتصاب عمومی» از آن رو اسطوره است که هیچ بنین اسطورهای باشد. به سخن دیگر، «اعتصاب عمومی» از آن رو اسطوره است که هیچ بنین اسطوره ای باشد. به سخن دیگر، «اعتصاب عمومی» از آن رو اسطوره است که هیچ بنین اسطوره ای باشد. به سخن دیگر، «اعتصاب عمومی» از آن رو اسطوره است که هیچ بنین اسطوره ای باشد. به سخن دیگر، «اعتصاب عمومی» از آن رو اسطوره است که هیچ بنین اسطوره ای باشد. به سخن دیگر، «اعتصاب عمومی» از آن رو اسطوره است که همیچ بنین مینه وجود ندارد چنین اعتصابی واقعاً به سرنگونی انقلابی بورژوازی و سرمایه داری بینجامد. با این حال، اگر بتوان اسطورهٔ اعتصاب عمومی را به مردمی به تعداد کافی قبولاند بینین نیجه گرفت که ملهم از چنین باوری است در واقع به انقلابی موفق راهبر خواهد شد. سورل چنین نیجه گرفت که قدرت عاطفی اسطوره که مردم را به عمل میکشاند مهم ترین نکته است و

که بر سر راهشان قرار گیرد در هم می شکنند.

این پندی است که موسولینی، هیتلر، و دیگر رهبران فاشیست آشکارا به گوش جان پذیرفتند. شعارها، تظاهرات خیابانی تودهای، رژهٔ مشعلداران ـ همه چیز چنان طراحی می شد که بدوی ترین سطوح عواطف و غرایز مردم را برانگیزانند. اما مردم را برای چه کاری برانگیزانند؟ برای ایجاد دولتهای ملی مقتدر و سپس امپراتوریهای عظیمی که همگی به رهبری نخبگان فاشیست باشند. بنابراین در ایدئولوژی تمامیتخواه فاشیسم در آغاز قرن بیستم فقط خردستیزی نبود بلکه مجموعهای از نخبه گرایی و ملیگرایی و نگرشهای ضد روشنگری نیز با آن همراه شده بود. برای درک چگونگی ترکیب این عناصر در فاشیسم، اکنون به روشنترین مصداق فاشیسم ـ یعنی، ایتالیای زیر سیطرهٔ موسولینی ـ می پردازیم.

# **فاشییسم در ایتالیا** چون ظهور و سقوط فاشیسم ایتالیا پیوند بسیار نزدیکی با یک نفر، بنیتو موسولینی، دارد مناسب است که سیر آن را با شرحی از زندگی موسولینی تصویر کنیم. بعضی تاریخنویسان حتی ادعا کردهاند که فاشیسم ایتالیا چیزی بیش از ابزاری برای جاه طلبیهای موسولینی نبود مجموعهای سست و ناهمساز از اندیشه هایی که برای رسیدن به قدرت و حفظ آن سرهم بندی کرده بود. مطمئناً در این نظر هم حقیقتی وجود دارد. مسلم است موسولینی فرصت طلبی بود که موضع ایدتولوژیکش را با نیازهای سیاسی روز خود جرح و تعدیل میکرد. با وجود این، حتی تغییر موضعها و ناهمسازیهای آنها انسجام منطقی خاصی را با نظراتش عیان میکند، زیرا آنها بر ایمان او به شم خود و بر اعتقادش مبنی بر قدرت اراده به منزلهٔ مهمترین شکل قدرت تأکید میکنند.

## موسوليني و فاشيسم ايتاليا

بنیتو موسولینی در سال ۱۸۸۳ همان سالی که مارکس درگذشت، در دهکدهای در بخش روستایی ایتالیا بهدنیا آمد. پدرش آهنگری بیخدا و مادرش معلمی کاتولیک بودند. موسولینی در جوانی معلم مدرسه بود، اما کمی بعد به روزنامهنگاری سیاسی و سوسیالیسم مارکسیستی

۲۸۸ 🖻 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

روی آورد. در سال ۱۹۱۲، سردبیر نشریهٔ *آوانتی*ا<sup>۱</sup> (پیشگام!) بزرگترین نشریهٔ سوسیالیستی ایتالیا شد. در مقام سردبیر، سوسیالیستی انقلابی باقی ماند که سقوط سرمایه داری را فقط منوط به خیزش خشونت بار پرولتاریا می دانست. با این حال، در همین مرحله نیز موسولینی به دخالت *اراد*ه در مبارزهٔ انقلابی بیشتر از عوامل اقتصادی و تضادهای سرمایه داری تأکید میکرد.

طی جنگ جهانی اول بود که موسولینی از سوسیالیسم گسست. پیش از جنگ، سوسیالیستهای سراسر اروپا به توافق رسیده بودند که در هیچ جنگ «سرمایه داری» شرکت نکنند. اگر بورژواهای فرانسه و انگلستان و آلمان بر آن بودند همدیگر را مثله کنند بگذار چنین کنند؛ سوسیالیستها کارگران همهٔ کشورها را تشویق میکردند تا از جنگ دور بمانند و منتظر فرصتی شوند تا هنگامی که قدرتهای سرمایه داری یکدیگر را نابود کردند، جوامع سوسیالیستی را به وجود آورند. اما هنگامی که در ماه اوت ۱۹۱۴ جنگ جهانی اول در گرفت، تقریباً همهٔ نمایندگان سوسیالیست مجلسهای کشورهای در حال جنگ به حمایت از کشورهایشان در جنگ رأی دادند. به گفتهٔ بعضی ناظران معلوم شد که ملّیگرایی در زندگی انسان نیرویی بسیار پر

موسولینی هم همنوا شد و ایتالیا را به شرکت در جنگ تشویق کرد ... این موضعگیری به قیمت از دست دادن سمت سردبیری نشریه برایش تمام شد، چون مخالف سیاست رسمی سوسیالیستی در ایتالیا مبنی بر دور ماندن از جنگ بود. به هر روی، ایتالیا به سود فرانسه و انگلیس وارد جنگ شد و موسولینی سرانجام به ارتش پیوست و تا هنگامی که بر اثر انفجار خمپارهای که آماده میکرد به شدت زخمی شد مشغول خدمت بود.

جنگ جهانی اوّل یک بار برای همیشه به موسولینی ثابت کرد که مارکس اشتباه میکرد: کارگران وطن دارند \_دست کم می خواهند چنین باورکنند. هر حزب یا جنبشی که این موضوع را انکار کند محکوم به شکست است. میگفت، سوسیالیستها هیچگاه مسألهٔ ملتها را بررسی نکردهاند [بلکه فقط به طبقات پرداختهاند. برخلاف تصوّر مارکس] ملت معرّف مرحلهای در [تاریخ] انسان است که هنوز از آن فراتر نرفتهایم . . . «احساس» ملیّت وجود دارد؛ نمی توان انکارش کوداها. و بدین ترتیب، موسولینی بر آن شد احساس مشترک و گستردهٔ ملّیگرایی را تأییدکند و از آن بهرهٔ سیاسی بگیرد.

این کار را نخست با تشکیل «گروههای نبرد» fasci di combattimento، که بیشتر از کهنه سربازان جنگ جهانی اوّل تشکیل می شد، و پس از آن با تشکیل خود حزب فاشیست آغاز کرد. برنامه های حزب گاهی انقلابی گاهی محافظه کارانه، اما همیشه ملّیگرایانه به نظر می رسید. هنگامی که جنگ جهانی اوّل تمام شد از وحدت ایتالیا کمتر از پنجاه سال گذشته بود، و ایتالیاییهای بسیاری احساس می کردند به هنگام تسلیم آلمان و اتریش کشورشان، برخلاف



بنيتو موسوليني (١٨٨٣-١٩٤٥)

۲۹۰ 🖾 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

فرانسه و انگلیس، سهم منصفانهای از غنایم نبرده است. فاشیستها با بهره بردن از این خشم،وعده میدادند که برای پایان دادن به «هیاهوی» بین احزاب مختلف سیاسی در ایتالیا اقدام خواهند کرد. آنان اعلام کردند که حرف و بحث وجدل از اندازه فراتر رفته است؛ اگر قرار است ایتالیا جایگاه بر حق خود را در بین قدرتهای عمدهٔ اروپا بیابد، هنگام اقدامی نیرومند، حتّی اعمال خشونت، رسیده است.

این تأکید بر وحدت ملّی در خود کلمهٔ «فاشیست» هم آشکار است که برگرفته از وازهٔ ایتالیایی fasciare به معنی به هم بستن و پیوستن است. هدف حزب فاشیست به هم پیرستن مردم ایتالیا بود تا بر تفرقه ای که کشور را ضعیف می کرد فائق آیند. «فاشیسم» با متوسل شدن به یکی از نمادهای قدرت کهن رومی، یعنی fasces ـ به معنی تبری در مرکز دسته ای چوب، که به منزلهٔ نماد قدرت حاصل از اتحاد، به یکدیگر محکم بسته شده بودند، شکوهمندیه ای امپراتوری باستانی روم را دستاویز قرار می داد. فاشیستها می گفتند برای رسیدن به این اتحاد باید بر موانع خاصی غلبه کرد. یکی از این موانع لیبرالیسم بود که بر علایق و حقوق فردی تأکید می کرد. بنا بر نظر فاشیستها هیچ ملتی که اعضایش پیش از هر چیز به فکر خود و حفظ علایق و حقوق فردی خودی تأکید می کرد. بنا بر نظر فاشیستها هیچ ملتی که اعضایش پیش از هر چیز به فکر خود و حفظ علایق و اجتماعی تأکید می کرد. موسولینی، این مارکسیست پیشین، بویژه به عقاید مارکس دربارهٔ تقسیم و مبارزهٔ طبقاتی حمله می کرد و آنها را دشمن اتحاد ملی می دانست. ایتالیاییها نباید خود را در مقام فرد یا عضو طبقات اجتماعی تصور کنند، آنها باید نخست و پیش از هر چیز و برای همیشه خود را ایتالیایی بدانند.

موسولینی و پیروانش برای لباس رسمی و متحدالشکل پیراهن سیاه را برگزیدند و عازم تصرف قدرت شدند. برای سمتهای دولتی نامزد می تراشیدند، از مطبوعات بهره می بردند و گاهی به راحتی به کتک زدن و ترساندن مخالفان اقدام می کردند در اکتبر ۱۹۲۲، موسولینی که این زمان فاشیستها او را به عنوان دوچه (رهبر) می شناختند اعلام کرد که فاشیستها به رم، پایتخت حکومت ایتالیا، لشکر خواهند کشید و اگر حکومت به آنان سپرده نشود، قدرت را تصرف خواهند کرد. لشکرکشی در ۲۷ اکتبر آغاز شد. روشن بود که ارتش ایتالیا می توانست «پیراهن سیاهها» را فراری دهد، اما پادشاه ایتالیا قدرت فاشیستها را بیش از واقع بر آورد کرد و اعلامیه حکومت نظامی نخستوزیر را لغو کرد. در ۲۹ اکتبر شاه از موسولینی دعوت کرد تا در مقام نخستوزیر جدید ایتالیا حکومتی تشکیل دهد.

موسولینی پس از انتصاب به تحکیم موقعیت و قدرت خود و حزب فاشیست پرداخت. مجلس ایتالیا را نادیده گرفت و فعالیت همهٔ احزاب بجز حزب فاشیست را غیر قانونی اعلام کرد. با کلیسای کاتولیک به سازش رسید؛ ادارهٔ رسانه های همگانی را در اختیار گرفت و آزادی بیان را خفه کرد. همچنین عزم آن کرد تا ایتالیا را به قدرتی صنعتی و نظامی تبدیل کند تا بار دیگر قلب امپراتوری بزرگی بشود. در واقع موسولینی جاه طلبیهایی را که برای ایتالیا داشت \_از جنگ به میزان آزمایش راستین فضیلت مردانه سخن میگفت، و شعارهای جنگ طلبانه اش بر دیوارهای عنوان آزمایش راستین فضیلت مردانه سخن میگفت، و شعارهای جنگ برای مرد مثل زایمان بناها در سراسر ایتالیا منقوش بود. یکی از این شعارها چنین بود: «جنگ برای مرد مثل زایمان برای زن است!» بنا بر شعاری دیگر، «یک دقیقه در میدان جنگ به یک عمر صلح می ارزد!»

موسولینی، تهدیداتش را با درگیری در چند ماجرای نظامی، بویژه فتح اتیوپی در سالهای ۳۶-۱۹۳۵، عملی ساخت. کمی بعد جاه طلبیهای ملوکانهاش اورا به اتحاد با آدولف هیتلر و آلمان نازی، و از آنجا به جنگ جهانی دوم کشاند، و ایتالیا به نحوی اسفبار آمادگی شرکت در آن را نداشت. در ژوییهٔ ۱۹۴۳، شاه با حمایت شورای عالی فاشیستها، موسولینی را از قدرتهای دیکتاتوریش بر کنار کرد و اورا در خانهاش تحت نظر قرار داد. در سپتامبر آن سال، نیروهای آلمانی موسولینی را نجات دادند و او را در رأس حکومت دستنشاندهٔ ایتالیای شمالی قرار دادند. اما در آوریل ۱۹۴۵، با نزدیک شدن پایان جنگ، موسولینی و معشوقهاش به دست پارتیزانهای ضد فاشیست ایتالیایی اسیر و تیرباران شدند. جسدهاشان را به میلان حمل کردند و

#### ۲\_فاشیسم در نظر وعمل

موسولینی هنگامی که در قدرت بود این باور را اشاعه داد که فاشیسم ایتالیا اساسی فلسفی یا ایدئولوژیک دارد، میگفت فاشیستها برای دگرگونی ایتالیا برنامه دارند، برنامهای که از بینش منسجمی دربارهٔجهان برخواسته است. در این نظریه برداشتهای مشخص فاشیستی دربارهٔ آزادی

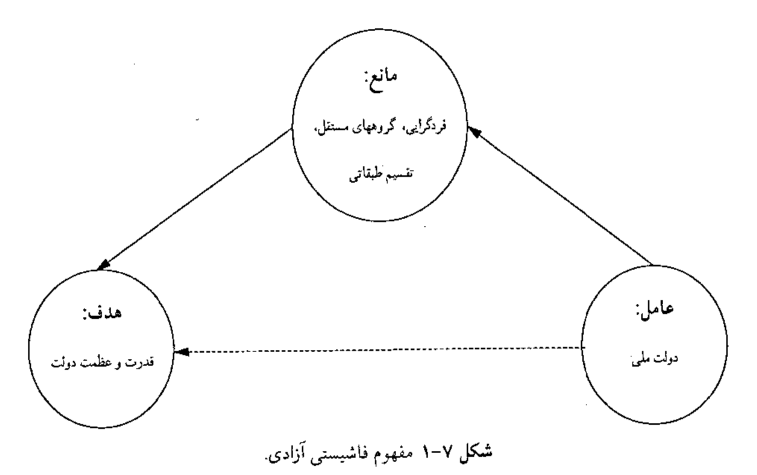
۲۹۲ 🗆 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

و سرشت انسان نيز وجود داشت.

حیات فردی انسان بنابر نظر فاشیستها حیات فردی انسان تنها تا جایی معنی می یابد که در حیات اجتماعی یا به طور کلّی در ملّت ریشه داشته و محقق شده باشد. به سخن دیگر، فاشیستها **ذره گرایی** و فردگرایی را مردود می دانند و دیدگاهی عضوی دربارهٔ جامعه دارند. میگویند فرد به تنهایی نمی تواند به هیچ دستاورد مهمی دست یابد و تنها هنگامی که فرد زندگی خود را وقف دولت ملّی و همه چیز را قربانی شکوه آن کند به خشنودی راستین دست می یابد.

فاشیستهای ایتالیا بر ارزش دولت نیز که در چشم آنان تجسم حقوقی و نهادین قدرت، اتحاد و عظمت ملت است تأکید میکردند. بدینسان، وقف خدمت به ملّت بودن وقف دولت \_و در خدمت رهبر بزرگ و عظیمالشأن آن، دوچه \_بودن است. دولت باید بر همه چیز ناظر باشد و همه در خدمت دولت باشند. همچنانکه بارها و بارها به مردم ایتالیا یادآور می شدند «همه چیز در دولت، هیچ چیز بیرون از دولت، هیچ چیز بر ضد دولت».

این بدان معنی بود که *آزادی* برای فاشیستها آزادی فردی نبود، بلکه آزادی *ملّ*ت بود، یعنی کل یکپارچهٔ عضوی که همهٔ افراد، گروهها و طبقات را در پس سپر آهنین دولتی قادر متحد میسازد. در واقع، آزادی فردی مانعی بر سر راه آزادی است زیرا مردم را از مأموریت راستینشان،



یعنی «ایمان آوردن، اطاعت کردن، جنگیدن» منحرف میکند. آزادی بیان، آزادی اجتماعات، آزادی برای زیستن آن گونه که فرد خود اختیار میکند \_از نظر فاشیستها همگی اینها «آزادیهایی بیهودهاند». یگانه آزادی به راستی مهم، آزادی خدمت به دولت است. بس. بر حسب تعریف سهپایهای ما از آزادی، تصور فاشیستهای ایتالیایی از آزادی در شکل ۷-۱ آمده است.

آزادی راستین در نظر فاشیستها در خدمت به دولت به دست می آید، و هیچ چیزی ارضاکننده تر از ایفای نقش خود، هرچقدر هم ناچیز، برای ارتقای عظمت آن نیست. اما دولت چگونه قرار بود به عظمت برسد؟ به گفتهٔ موسولینی از طریق پیروزی نظامی، و پیروزی نظامی مستلزم انضباط و وفاداری مردم ایتالیا بود. موسولینی و فاشیستها تلاش می کردند تا از طریق اقدامات تبلیغاتی گسترده که همیشه به گونهای طراحی می شد که به عواطف و غراییز مردم توسل جوید، وفاداری مردم را به دست آورند. مردم توده یا «گلهای» ناتوان از راهبری خویش اند. آنان به نخبهای نیاز دارند که هدایتشان کند، و بویژه دیکتاتوری می خواهند که با قدرتی تقریباً اسرارآمیز بداند منافع راستین مردم در کجاست. از این رو، در مدرسه، در سخنرانیها و در شعارهایی که بر دیوارها منقش بود به مردم می گفتند «همیشه حق با موسولینی است!» از همه چیز ..روزنامه، رادیو، مدرسه – باید استفاده می شد تا این اعتقاد به مردم القا شود. مثلاً، در سال ۱۹۳۶ در کتاب قرائت اجباری کودکان هشت ساله در مدرسه های ایتالیا چنین آمده بود:

چشمان دوچه بر هریک از شما دوخته شده است. هیچ کس معنای نگاهی را که بر چهرهٔ اوست نمی داند. عقابی است که بالهایش را باز کرده و در هوا اوج می گیرد. شعله ای است که قلب شما را می جوید تا در آن آتشی بس زیبا روشن کند. چه کسی می تواند در برابر آن چشم سوزان تیرانداز مقاومت کند؟ اما نترسید، زیرا آن تیرها برای شما به پر توهای شادی تبدیل می شوند.

کودکی که حتّی بلون سرپیچی میپرسد «چرا؟» مانند سرنیزهای است که از شیر درست شده است . . . موسولینی به هنگام توضیح علل اطاعت گفت «باید اطاعت کنید زیرا باید چنین کنید» [۲]

اما تبلیغات و القائات به تنهایی برای تبدیل مردم به ماشین نظامی نوین کفایت نمیکند؛ به سلاح، سوخت و غذا نیز احتیاج هست. موسولینی کوشید تولید صنعتی را در ایتالیا تشویق کند. او این کار را از طریق سیاست صنفگرایی انجام داد که بنابر آن دارایی حتی هنگامی که به

۲۹۴ 🖾 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

مصرف همگانی می رسید باید در دستهای [افراد] خصوصی باقی می ماند. برای جلوگیری از دعوای کارگران با صاحبان صنعت و اختلال در فعالیت اقتصادی و تولید، قرار بود وزارت اصناف بر امور اقتصادی نظارت داشته باشد. اقتصاد به ۲۲ بخش یا صنف تقسیم شده بود و هر یک از آنها را نمایندگانی از صاحبان صنعت، کارگران و وزارت اصناف اداره می کردند. نمایندگان وزارتخانه قرار بود به کل مراقب منافع همگان باشند و سه گروه قرار بود با هماهنگی برای خیر همهٔ ایتالیاییها همکاری کنند. به هر روی، در عمل، نمایندگان فاشیست در وزارتخانه به دلخواه می توانستند خیلی کارها بکنند. اغلب از گرفتن رشوه و بر آوردن خواست رشوه دهندگان معمولاً صاحبان صنایع – استقبال می کردند.

دو دهه حاکمیت فاشیستی در ایتالیا دوران فساد معتنابهی از کار در آمد. تا اندازهای به این دلیل بود که موسولینی نتوانست جاه طلبیهای نظامیش را جامهٔ عمل بپوشاند. و موسولینی با همهٔ حرّافیهای تمامیت خواهانهاش، ناتوان از تبدیل ایتالیا به جامعهای بود که در آن حزب فاشیست و دولت به راستی بر همهٔ امور زندگی نظارت داشته باشند. با این حال، هدف این بود و مطمئناً این نکتهٔ مهمی است. در دههٔ ۱۹۲۰، در شمال ایتالیا گونهای دیگر از فاشیسم با همان هدف تمامیت خواهانه ظهور کرد \_و خیلی به موفقیت نزدیکتر شد.

## فاشیسم آلمان: نازیسم هیتلر و نازیسم

درست همان سان که فاشیسم ایتالیا پیوند بسیار نزدیکی با بنیتو موسولینی داشت، همتای آلمانیش، نازیسم، ارتباط تنگاتنگی با آدولف هیتلر داشت. هیتلر به سال ۱۸۸۹، در اتریش، نزدیک مرز آلمان، به دنیا آمد. در هجده سالگی که به وین نقل مکان کرد بیهوده کوشید که نقاش شود. چندین سال در آنجا ماند و در عمل ولگردی میکرد، تا جنگ جهانی اول آغاز شد. در آن زمان هیتلر به ارتش آلمان پیوست، خدمات برجستهای کرد و دو بار مدال شجاعت صلیب آهنین دریافت کرد. در پایان جنگ به سال ۱۹۱۸ او در بیمارستان بود، و اندکی بعد حرفهٔ سیاسی خود را آغاز کرد.

هنگام تسلیم آلمان و خاتمهٔ جنگ جهانی اول، واحدهای نظامی آلمانی هنوز در خاک

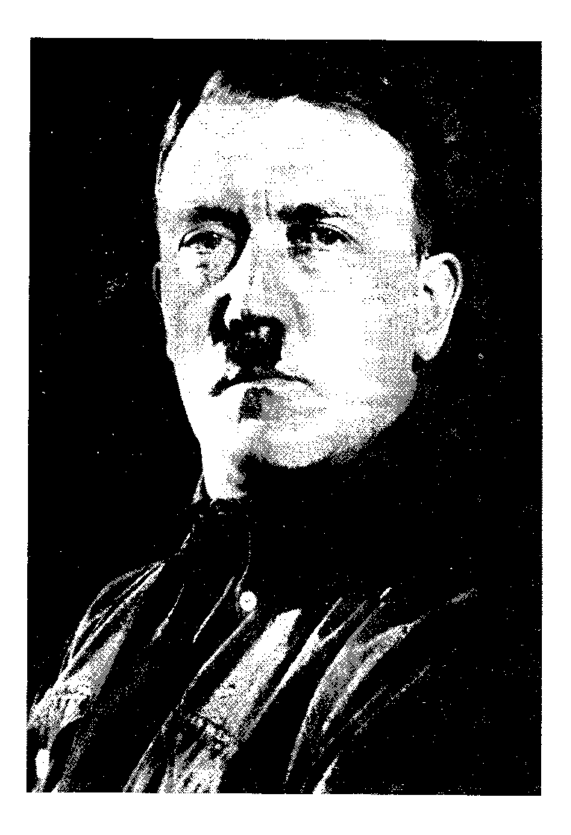
فرانسه بودند. بسیاری از آلمانیها معتقد بودند که تسلیم شدن ضرورتی نداشت. آنان مدعی بودند آلمان در عرصهٔ نبرد در هم نشکسته بود بلکه سیاستمداران خائن به آن خیانت کردند. هیتلر در این احساسات شریک بود. هیتلر پس از مرخص شدن از بیمارستان در نقش جاسوس در ارتش ماند. در این نقش در جلسات گروه کوچکی در مونیخ، که خود را حزب کارگران آلمان<sup>۱</sup> مینامیدند، شرکت میکرد. او به نوعی در این گروه که در سال ۱۹۲۰ به آن پیوست فرصت خاصی را میدید. کمی بعد رهبر حزبی شد که نام تازهٔ حزب ناسیونال سوسیالیست کارگران آلمان<sup>۲</sup> \_ یا نازی، که از حروف اختصاری دو کلمهٔ نخست درست شده بود \_ را به خود گرفت.

حزب با هدایت هیتلر به سرعت رشد کرد. نازیها سازمانی شبه نظامی برای بسیج پیراهن قهوه ایها بر پاکردند تا احساس انضباط و قدرت را القاکند. اینان اجتماعات احزاب سوسیالیستی و کمونیستی را به هم میزدند. در سال ۱۹۲۳، هیتلر «کودتای آبجوفروشی»<sup>7</sup> را به راه انداخت، شاید به این امید که همانند رژهٔ موسولینی در سال گذشته این اقدام نیز قرین اقبال باشد. این تلاشی بود برای براندازی حکومت در ایالت باواریای آلمان به این امید که با این اقدام کل حکومت آلمان را به طور کلی سرنگون کند و نازیها را به قدرت نشاند. به هر روی، این شورش شکست خورد و هیتلر دستگیر و به اتهام خیانت محاکمه شد با وجود این، هیتلر، برای شرکت در این قیام مسلحانه در برابر حکومت، فقط محکوم به پنج سال زندان شد و تنها نه ماه آن راکشید. در مدت زندان نخستین بخش زندگینامهٔ خود، کتاب نبرد من<sup>7</sup> یا Mein Kampf را

در این کتاب هیتلر خطوط اساسی ایدئولوژی خود را روشن کرد. هیتلر نوشت: تنها اگر مردم اَلمان متحد شوند و دشمنانی را که بین آنان تفرقه می اندازند و خیانت می کنند ـبویژه کمونیستها و یهودیان ـ را بیرون بریزند، اَلماَن سرنوشت بزرگی خواهد داشت. اما مردم اَلمان بدون حزبی واحد و رهبر عظمای اَن که مردم را به صورت نیروی متحد وشکست ناپذیری درآورد، نمی توانند این کار را انجام دهند. همان گونه که در نبرد من نوشت:

3- Beer Hall Putsch

#### ۲۹۶ 🛽 ایدنولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک



· آدولف هیتلر (۱۸۸۹–۱۹۴۵)

روان توده های عظیم پذیرای چیزی نیست که ضعیف و بی جان باشد. مانند زن که حالت روانیش کم تر از خرد انتزاعی، و بیشتر از نوعی اشتیاق عاطفی تعریف نا پذیر برای نیرویی مکمل طبیعتش تأثیر می پذیرد، و در نتیجه ترجیح می دهد در برابر مردی نیرومند سر فرود آورد تا بر موجودی ضعیف مسلط گردد، [بنابراین] توده ها نیز فرمانده را بیش از آدم متضرع دوست دارند و در درون آموزه ای را می پذیرند که هیچ نظریهٔ دیگری را در کنار خود نمی پذیرد، نه آزادی لیبرالیستی را که... کارایی چندانی برایشان ندارد... [۸] تصور هیتلر از اصل رهبری پنین بود و بر این اساس توده ها و رهبر به یکدیگر پیوند میخوردند. آن گونه که از سخنان هیتلر بر میآید، این رابطه شهوانی و حتی «سادیستی» به معنی اصیل سادی آن است. همانند شعار فاشیستهای ایتالیا «جنگ برای مرد مثل زایمان برای زن است» سخنان هیتلر هم ناشی از شیفتگی نرینگی است، که فاشیستها و نازیها آن را با قدرت، عمل، و سلطه مربوط میدانند.

هیتلر پس از رهایی از زندان به تحریک سیاسی بازگشت، و بر تلفیقی از مبارزات سیاسی معمولی و تدابیر اعمال زور متکی بود. در سال ۱۹۳۳، حزب نازی با آنکه اکثریت کرسیها را در اختیار نداشت. بزرگترین حزب مجلس آلمان بود، وقتی هیتلر صدر اعظم شد، ثابت کرد که در تبدیل سمتش از رئیس دولت به دیکتاتوری آشکار، از موسولینی هم چیره دست تر بود. سپس به ایجاد امپراتوری (رایش) سوم در آلمان دست زد، که از دو امپراتوری گذشته ام براتوری مقدس رُم و امپراتوری آلمان که بیسمارک در سال ۱۸۷۱ به وجود آورده بود – فراتر می رفت. این امپراتوری قرار بود «رایش هزارساله» باشد و در سراسر این همزاره آلمان رهبر فرهنگی و سیاسی اروپا باشد.

هیتلر برای دستیابی به این هدف دو نقشه داشت. نخست، فراهم آوردن «فضای زندگی»<sup>۲</sup> برای آلمان که برای امپراتوری شدن ضروری بود. هیتلر بدین منظور متوجه شرق \_لهستان بویژه اوکراین شوروی \_در حکم «سبد نان» آلمان در زمانهای بعد شد. سرزمینهای شرقی باید تسخیر می شد و مردمش \_که نازیها مدعی بودند از آلمانیها پست ترند \_باید به بردگی گرفته می شدند. این بخشی از نقشهٔ هیتلر بود هنگامی که او در اول سپتامبر ۱۹۳۹ به لهستان حمله کرد و بدین سان جنگ جهانی دوم آغاز شد.

دومین نقشهٔ هیتلر نابودی همهٔ دشمنانی بود که بر سر راه ر*ایش* هزارساله قرار داشتند. این دشمنان، کمونیستها، چه در آلمان و چه در جاهای دیگر و یهودیان را در بر میگرفت. هیتلر برای اجرای این برنامه در سال ۱۹۴۱ به اتحاد شوروی، که با آن قرارداد عدم مخاصمه امضاکرده بود، حمله کرد، و «راه حلّ نهایی» برای «مسألهٔ یهودیان» را به اجراگذاشت. طیّ جنگ جهانی

۲۹۸ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

دوم، این برنامه به قتل نظاممند حدود شش میلیون یهودی و دیگر مردمانی انجامید که بنا بر فرض «پست تر» بودند.

در بهار سال ۱۹۴۵ جنگ جهانی دوم با حرکت ارتشهای انگلیس و امریکا از غرب و ورود ارتش اتحاد شوروی از شرق به برلین پایان یافت. در آخرین روزهای ماه آوریل، هیتلر که در سنگر خود در برلین در محاصره بود با معشوقهاش ازدواج کرد، با کارکنان ستادش وداع کرد و همراه نوعروس خویش خودکشی کرد. هیتلر برای اجتناب از سرنوشت حقارتبار موسولینی و معشوقهاش دستور داد. بدنهایشان را بسوزانند. بدینسان رهبر خاتمه یافت.

## نازیسم در نظر و در عمل

نازیسم آلمان از بسیاری لحاظ، شباهت نزدیکی به فاشیسم ایتالیا داشت. مثلاً، همان نفرت از لیبرالیسم و کمونیسم؛ همان نگرش نسبت به توده ها که می بایست از طریق تبلیغات و تلقین بنا بر ارادهٔ رهبر عظیم الشأن شکل می گرفتند؛ همان تأکید بر مفهوم عضوی جامعه؛ همان توسل به قدرت نظامی و نیاز به انضباط و فداکاری؛ همان تأکید بر ملی گرایی؛ و همان روحیهٔ تمامیت خواهی وجود داشت. افزون بر این، نه هیتلر و نه موسولینی، دست کم تا زمانی که فکر می کردند کشورشان مقدار لازم اسلحه و دیگر مواد جنگی را تولید می کند، دیگر چندان توجهی به امور اقتصادی نمی کردند. درج واژهٔ «سوسیالیست» در نام حزب نازی در این مورد موجب نوعی آشفتگی گردیده است، اما یقیناً هیتلر، سوسیالیست به معنای متعارف واژه نبود. بدان ترتیب که در یکی از سخنرانیه ایش توضیح داد:

هر اندیشهٔ به راستی ملّی در نهایت اجتماعی است، یعنی، آن کس که کاملاً آماده است جبههٔ مردم خویش را اختیار کند و واقعاً هیچ آرمانی را برتر از نیکبختی این مردم ملّت خودش نمی داند، آنکه معنای سرود بزرگمان «آلمان، آلمان برای همه» <sup>(</sup> را به گوش جان شنیده، برای او در این جهان هیچ چیز والاتر از این آلمان، مردم و سرزمین، سرزمین و مردمش نیست، چنین کسی سوسیالیست است ... صرفاً سوسیالیست نیست بلکه در والاترین معنای کلمه، ملّیگرا هم است [۹]. فاشیسم 🖾 ۲۹۹

پس هیتلر «سوسیالیسم» را صرفاً نام دیگری از ملّیگرایی میدانست. به علاوه، «ملت» نه هر کسی راکه در محدودهٔ مرزهای آلمان به دنیا آمده بود، بلکه تنهاکسی راکه در گروه نژادی مردم اَلمان متولد شده بود در بر میگرفت.

نازیسم از آغاز متکی بر این اندیشه بوده، و هنوز هم، است که نزاد مشخصه ای بنیادین در انسانهاست. فاشیستهای ایتالیا برای نزاد \_تا زمانی که هیتلر موسولینی را به اقداماتی بر ضد یهودیان ایتالیا وادار کرد \_اهمیتی قائل نبودند. به سخن دیگر، لزومی ندارد که فاشیسم ایدئولوژی نزادی باشد و در آغاز هم نبود؛ اما نازیسم چنین بوده و اکنون هم است. در واقع، هستهٔ نازیسم را نظریهٔ نزادی تشکیل میدهد \_به اندازه ای که می توانیم نازیسم را به شکل این صورتبندی ساده بیان کنیم که فاشیسم + نزاد پرستی = نازیسم. این باور بویژه در نظرات نازی دربارهٔ آزادی وسرشت انسان روشن است.

هیتلر و پیروانش تعلق انسانها به نژادهای مختلف را واقعیت بنیادین زندگی انسان میدانستند. در نظر آنان چیزی به نام سرشت جهانی انسان وجود ندارد، زیرا تفاوتهایی که نژادی را از نژادی دیگر متمایز میسازند نقش یا سرنوشت متفاوتی را برای هر نژاد رقم میزنند. در این گفته هیچ چیز واقعاً تازمای وجود نداشت زیرا هیتلر متفکری اصیل نبود. درونمایههای کتاب نبرد من بازیافتهای نژادی کسانی چون ژوزف \_آرتور دو گوبینو، هوستن استوارت چمبرلین<sup>۱</sup>، و لودویگ ولتمان<sup>۲</sup>است.

بنابر نظر گوبینو، عامل اصلی ظهور و سقوط تمدنهای بزرگ نژاد است. گوبینو هم مانند بسیاری دیگر طی اعصار مختلف، از خود می پرسید چرا امپراتوریهای زمانی قدرتمند چون روم نیروی خود را از دست دادند و سقوط کردند. پاسخ او آمیزش نژادی، یعنی آمیختگی نژادهاست. گوبینو چنین نتیجه گرفت که مردم هنگامی به قدرت می رسند که ترکیب نژادی خالص و نیرومندی دارند. اما با گسترش حاکمیتشان بر اقوام مغلوب که در جریان ایجاد امپراتوری صورت می پذیرد به موجب اختلاط با نژادهای دیگر تبار نژادی اصلی ضعیف می شود. نتیجه اش مردمی پست ترند که توانایی حفظ هویت و قدرت آن قوم را ندارند. و در

۳۰۰ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

نتیجه امپراتوری از دست میرود. وانگهی، نژادها برابر خلق نشدهاند. گوبینو میگفت که نژاد سفید برتر از نژاد زرد و نژاد زرد برتر از نژاد سیاه است. در چشم گوبینو الگوی طبیعت اینچنین است و باید در جامعه هم رعایت شود.

در پایان سدهٔ نوزدهم اندیشههایی همانند اندیشههای گوبینو، به همان اندازهٔ اندیشههای داروینیسم اجتماعی شایع بود. داروینیسم اجتماعی بنابر آنچه هربرت اسپنسر و ویلیام گراهام سامنر پیش بردند آموزهای نژادی نبود. اما تأکید این نظریه بر مبارزه برای بقا تفسیر نژادی از آن را امکان پذیر می ساخت. تنها کار لازم این بود که برخلاف نظر اسپنسر و سامنر بگویند مبارزه برای بقا مبارزه بین افراد نیست، بلکه مبارزهٔ گسترده تری است که بین همهٔ نژادها جریان دارد.

در واقع، لودویگ ولتمان چنین موضعی اختیار کرد. ولتمان در دو کتاب \_ماتریالیسم تاریخی: نقد جهانبینی مارکسیستی<sup>۱</sup> (۱۹۰۰) و مردمشناسی سیاسی<sup>۲</sup> (۱۹۰۳) استدلال میکند که آنچه نظریهٔ مارکسیستی کم دارد اساسی ترین مفهوم، یعنی نژاد، است. ولتمان می پرسد چرا بزرگترین دستاوردهای نقاشی، موسیقی، ادبیات، فلسفه، صنعت در اروپای غربی تمرکز یافته است؟ زیرا نژادهای ژرمن یا آریایی در آنجا سکنی دارند. نژاد آریایی تکاملی سریعتر و بیشتر از نژادهای «پست تر» داشته زیرا وضعیت اقلیمی اروپا نه خشونت و بی حاصلی منطقهٔ قطبی، و نه انبوهی منطقهٔ استوایی را دارد. اسکیموها که باید بیشتر وقت و نیرویشان را صرف گذران زندگی در محیط عقیم و سرد کنند، نمی توانند فلسفه یا موسیقی عظیمی خلق کنند. در مقابل، پولینزیها و افریقاییان در اقلیمی به سر می برند که ماهی فراوان دارد و میوه از درختان می بارد. تنها در اروپای غربی است که وضعیت اقلیمی نه چنان زیاد سخت و نه به گونهای غیر عادی حاصلخیز است. این اقلیم نژادی را به وجود آورده که طی فراوان دارد و میوه از رونهای غیر عادی حاصلخیز است. این اقلیم نژادی را به وجود آورده که طی فراوان دارد و میوه از رونه دان زیاد سخت و نه به می را دارد. می توانند فلسفه یا موسیقی عظیمی خلق

اما ولتمان هشدار داد که اکنون این نژاد در معرض چندین تهدید قرار گرفته است. تهدید عمده در این میان بحران جمعیت است. ولتمان معتقد است، قانون مالتوس که بـنا بـر آن جمعیت به میزان دمافزون تصاعد هندسی رشد میکند، در حالی که ذخایر غذایی صـرفاً بـه

2- Political Anthropology

<sup>1-</sup> Historical Materialism: A Critique of the Marxist World-View

میزان ثابت تصاعد حسابی افزایش می یابد مخبر از جنگ نزادی بر سر منابع به سرعت نایاب شونده و فضای زندگی می دهد. جهان به سرعت به نقطه ای می رسد که جمعیت فراتر از منابع موجود لازم برای تأمین زندگی انسان ( همان گونه که در شکل ۷-۲ نشان داده شده) می رود. رقابت بر سر منابع نایاب، فردی را در برابر فرد دیگر قرار نمی دهد، بلکه نزاد یا مردمی – آریاییها – را در برابر همهٔ نزادها و مردمان دیگر قرار خواهد داد. مبارزهٔ داروینی برای بقا در راستای نزادی خواهد بود و بهتر است آریاییها مهیای رقابت آینده شوند. باید با انکار اندیشه های «ملایم» یا «احساساتی» برابری نزادی، هماهنگی بین نزادها، «برادری انسانها» و دیگر خزعبلات لیبرالها و سوسیالیستها خود را سخت کنیم. این اندیشه های «یهودی» عزم آریاییها را تضعیف می کند و قدرت آنان را تحلیل می برد، و کسانی که چنین اندیشه های دارند یا

این اندیشه ها در کتاب نبرد من هیتلر \_و در عمل سیاسی و نظامی نازیها \_فراوان ظاهر می شود. این اندیشه ها منطق تهاجم آلمان به لهستان و اتحاد شوروی را فراهم می آورد تا «فضای زندگی» آریاییها را با مزارع گندم و میدانهای نفتی روسیه و اوکراین گسترش دهد. این اندیشه ها سانسور و کتاب سوزی، ممنوعیت اندیشه های «یهودی» را در کلاس درس و کتابخانه در آلمان و ساکت کردن منتقدان را توجیه میکند. از همه رسواتر، این اندیشه ها بردگی نظام مند و قتل میلیونها یهودی و مردمان «پست تر»، از جمله اسلاوها، کولیها، همجنس بازان، معلولان، و دیگر صورتهای «زندگی فاقد ارزش زندگی» را معقول می نمایاند.

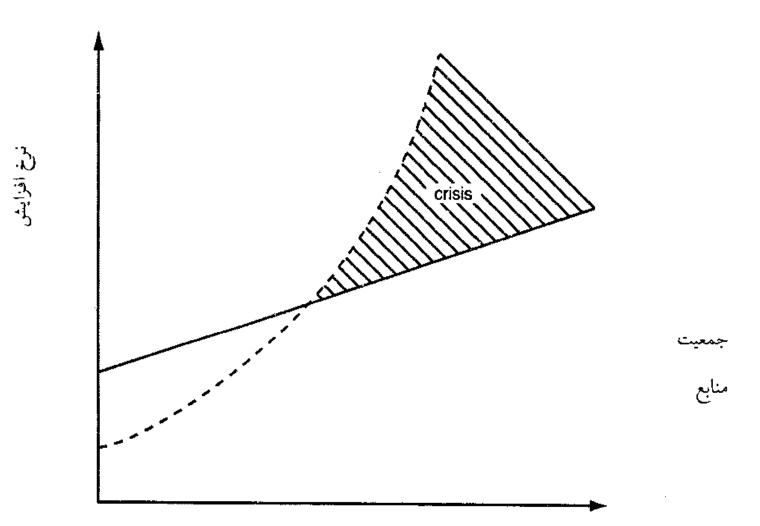
مردمیکه زندگیشان ارزش زندگی را دارد، آریاییهای دارای نژاد خالصاند. اما این نژاد آریایی چیست؟ در این باره نظر هیتلر ابهامی آشکار دارد. هیتلر اندیشهٔ نژاد آریایی را از ولتمان و دیگرانی گرفت که خود از مطالعات تعدادی از پژوهشگران بویژه زبان شناسان، سدهٔ نوزدهم استفاده کردهاند. این پژوهشگران به هنگام بررسی زبانهای مختلف مدارکی به دست آوردند که نه تنها زبانهای اروپایی، بلکه زبانهای خاور میانه و بعضی زبانهای هندی خاستگاه مشترکی دارند. بعضی چنین استنتاج کردند که این زبانها و همهٔ تمدنهای هند، اروپا، و خاور میانه باید از گروه

۳۰۲ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

قومی واحدی که آریایی نامیدندشان برخاسته باشد ۱۰۱. به تدریج این تصور پدید آمد که آریاییها نژادی استثنایی و خاستگاه بیشتر آنچه متمدن و اندیشمند در جهان بودهاند. نازیها بر پایهٔ این تصور چنین تصمیم گرفتند که مقدر است آریاییها بر دیگران فرمانروایی کنند، نژادهای پست تر را منقاد سازند تا دستیابی به بلندیهای فرهنگ شکوهمند و تازه میسر شود.

هیتلر مدعی بود که نژاد آریایی سرمنشاً ممنشاً ایجاد فرهنگ متمدن اروپایی است. و قوم ژرمن والاترین و نابترین باقیماندهٔ نژاد آریایی است. بدینسان، سرنوشت مردم آلمان روشن بود: تسلط بر و یا حتی نابودی مردمان «پستتر» و بدینسان استقرار رایش شکوهمند هزارساله.

نازیها از همین نظریهٔ نژادی دربارهٔ سرشت انسان در پیشبرد مفهومشان از آزادی استفاده کردند. آنان نیز همانند فاشیستهای ایتالیایی با این نظر لیبرالها مخالف بودند که آزادی، آزادی فردی است؛ در عوض، از این نظر هواداری کردند که فهم درست از آزادی، آزادی ملت یا مردم



شکل ۲-۷ «قانون» مالتوس

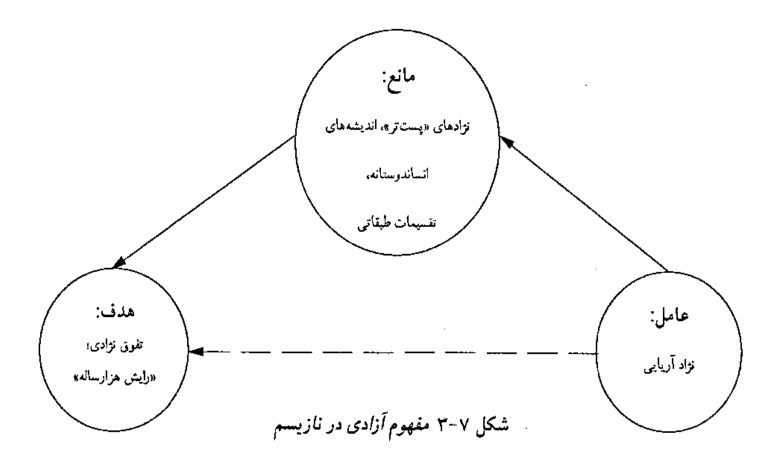
است. اما نازیها پیچش نژادی خاص خود را به آن دادند. به گفتهٔ آنان، تنها آزادی مهم آزادی مردمی است که به «نژاد سرور» تعلق دارند. آزادی باید آزادی آریاییها باشد زیرا طرح طبیعت چنین است. اما بر سر راه تحقق سرنوشت نژاد آریایی موانعی هست. نخست، نژادهای «پست تر»ند که هر کاری بتوانند برای پایین کشیدن آریاییها به سطح خودشان انجام می دهند. و اندیشه ها و آرمانهایی خاص \_ بویژه، اندیشه های انساند وستانهٔ عصر روشنگری \_ نیز مانعی در شمارند. به نظر هیتلر این «اندیشه های یه دی» حتی آریاییها را هم نرم و آسیب پذیر می کنند. چون این اندیشه های برابری و برادری در لیبرالیسم و مارکسیسم ریشه دارند، هیتلر نتیجه گرفت که این اید تولوژیها فقط مانع نیستند، بلکه دشمنانی اند که باید ریشه کن و نابود شوند. این منطقی بود برای سانسور، کتاب سوزی و سخت کردن ذهن جوانان تا از آنان نوکرانی علاقه مند به رهبر و مردم بسازد.

از دیدگاه نازیسم، هر فردی صرفاً یاختهای در تن مردمی است. سرنوشت تن همان سرنوشت فرد است. گوتفریدنیسه<sup>۱</sup>، نظریه پردازی نازی، هنگامی که از مردم سخن میگوید این تکیه بر استعارات اندامی را به تصویر میکشد:

مردم اندامی راستین را تشکیل میدهند، یعنی موجودی که زندگی خود را دارد و از قوانین خود پیروی میکند، و نیروهای ویژهٔ خود را دارد، و طبیعت خود راگسترش میدهد... یا ختههای این وحدت زندهٔ مردم را فرد فرد اعضایش تشکیل میدهند، و همچنانکه در هر بدنی، یا ختههای معینی وظایف خاصی را انجام میدهند، در بدنهٔ مردم نیز چنین است. فرد نه تنها از لحاظ جسمی، بلکه از نظر ذهنی و روحی نیز به مردمش متکی است .... [۱۱].

بیرون از \_«جماعت مردمی» به لحاظط نژادی خالص ۲ هیچ چیز ارزشمندی وجود ندارد. بنابراین، در پی ایجاد و حفظ چنین اجتماعی نباید دستخوش نرمش، همدردی یا ترحم شویم. مردمان «پست تر» را باید جانورانی دون انسان یا «آفتی» دانست که باید بدون لحظه ای تأمل یا تردید نابود شوند. تنها در این صورت مردم آریایی آزاد می شوند تا به سرنوشت بزرگشان دست یابند. پس، برای نازیها «آزادی» به صورتی در می آید که در شکل ۷-۳ می بینیم.

۳۰۴ 🛙 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک



## فاشیسیم در دیگر جاها

اگرچه در فاصلهٔ جنگهای جهانی اول تا دوم، فاشیسم بیش از هر جای دیگر با ایتالیا و آلمان شناخته می شود، اما به این دو کشور محدود نمی شود. در دهههای ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰، جنبشها و احزاب فاشیستی در سراسر اروپا، از رومانی تا فرانسه و انگلستان، گسترش یافتند و در دههٔ ۱۹۳۰ ظهور کو تاهی نیز در ایالات متحد یافت. به هر روی، گذشته از ایتالیا و آلمان، تنها کشور اروپایی که فاشیسم در آن به قدرت رسید، اسپانیا در حکومت ژنرال فرانسیسکو فرانکو<sup>۱</sup> بود. نیروهای فرانکو به کمک ایتالیا و آلمان در جنگ داخلی اسپانیا (۱۹۳۹–۱۹۳۹) پیروز شدند. اگرچه با اتمام جنگ داخلی، و بویژه وقتی جنگ جهانی دوم کمکم به زیان قدرتهای فاشیستی تمام می شد، فرانکو فاشیستهای دوآتشه تر را از حکومتش بیرون کرد و به سوی محافظه کاری و حتی ارتجاع و دیکتاتوری رفت. فرانکو بیشتر دغدغهٔ حفظ اقتدار پایدار را در اسپانیایی آرام داشت تابسیج حمایت تودهای برای کسب عظمت و امپراتوری تازهای برای

كشورش.

فاشیسم بیرون از اروپا هم، خاصه در آرژانتین در دهههای ۱۹۴۰ و ۱۹۵۰ به رهبری خوان پرون، افسری ارتشی که از حمایت گستردهای در بین طبقهٔ کارگر آرژانتین برخوردار شد، نوعی موفقیت به دست آورد. در افریقای جنوبی هم عناصری از فاشیسم وجود داشته است. در آن کشور سیاست رسمی آپارتاید، یا جدایی نژادی، اغلب با برانگیختن اندیشههایی دربارهٔ وحدت اندامی مردم از نظر برتری نژادی آفریکانر توجیه می شد.

از نظر لغوی *آپار تاید* به معنی «جدایی» است، و حکومت افریقای جنوبی سیاست «جدایی» را تا سالهای اخیر به دو معنا اعمال می کرده است. نخست، جدایی نژادهاست. آغاز آن در سال ۱۹۴۸ بود که حزب ملی گرای آفریکانر <sup>۲</sup> حکومت را به دست آورد و مردم افریقای جنوبی رسماً به چهار گروه نژادی تقسیم شدند: افریقایی، آسیایی، رنگین (یعنی تبار آمیخته) و سفید. اگرچه افریقاییان به راحتی بزرگترین بخش جمعیت را تشکیل می دادند ـ بر اساس سر شماری سال ۱۹۸۰ بیش از ۲۲٪ کل جمعیت ـ تا زمانی که رئیس جمهور کشور دِکلرک<sup>م</sup>، در اوایل دهه ۱۹۹۰ برچیدن آپارتاید را آغاز کرد، حزب ملی گرای حاکم به آنان حق رأی نمی داد و عملاً آنان را بیرون از فرایند معمول سیاسی کشور قرار می داد. تا آن زمان، ازدواج بین سفیدها و غیر سفیدها ممنوع بود. «قوانین عبور» افریقاییان سیاه پوست را ملزم می کرد برای ورود به نواحی شهری سفید پوست نشین اجازه بگیرند، و دولت تلاش می کرد افریقاییان سیاه پوست را به ده «موطن»

سفیدپوستان افریقای جنوبی، بویژه آنان که از تبار استعمارگران هلندی و آلمانی ومعروف به آفریکانر بودند، نوعاً با توسل به این باور که تفاو تهای نژادی از ویژگیهای ثابت و تغییرناپذیر زندگی است این سیاست را توجیه میکردند. هر نژادی مشخصههای متمایز خود را دارد، و هیچ خیری در تلاش برای گرد آوردن نژادها وجود ندارد. هر نژاد در راستای مورد نظر طبیعت تنها در صورتی که از سایر نژادها جدا بماند به بهترین صورت رشد میکند. از این رو، این مفهوم نتیجه میشود که نژادهای مختلف افریقای جنوبی «رشد جداگانهای» را دنبال میکنند. جدا، اما

۳۰۶ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

نه برابر. زیراگمان میرود که یک نژاد، سفیدپوستان، برتر از دیگران اند. نه تنها سفیدپوستان باید از نژادهای دیگر جدا بمانند، بلکه باید رهبری لازم برای «رشد جداگانه» را نیز برای همه اعمال کنند.

در اینجا به دومین معنای آپارتاید در افریقای جنوبی که «جدایی» است میرسیم. بسیاری از آفریکانرها معتقدند که مردم خاصیاند، که پروردگار آنان را برای اجرای نقشهاش در کشورشان برگزیده است. یکی از رهبران آفریکانر این نظر را در سال ۱۹۴۴ چنین بیان کرده:

در [بین] هر مردمی در جهان «مظهر و اندیشه ای» الهی هست و وظیفهٔ هر مردم آن است که آن اندیشه را مبنا قرار دهند و آن را تا حد کمال یپرورانند. از این رو خداوند مردم آفریکانر را با زبانی یگانه، فلسفهٔ زیست بینظیر، سنت و تاریخ خودشان خلق کرد تا رسالت و تقدیر ویژه ای را در اینجا در گوشهٔ جنوبی افریقا رقم بزنند. ما باید هر چیز خاصی را که منحصر به ماست حفظ کنیم و مبنا قرارش دهیم. باید باور کنیم که خداوند اراده کرده است که ما در اینجا خدمتگزار حقانیتش باشیم[۱۲].

از این رو مردم آفریکانر، که اکثریت جمعیت سفید را تشکیل می دهند، مردمی خاص با رسالتی خاصاند. آنان نژادی جدا از دیگراناند، و اگر قرار باشد مأموریت خود را به انجام رسانند لازم است جدا بمانند.

پس، آفریکانرهای سفید علاوه بر حس کلی برتری نژادی سفیدپوستان باور دیگری را در سرنوشت ملّی خود به منزلهٔ Volk یا مردمی متمایز افزودند. چنانکه دیدیم اینها از جمله اجزای اصلی نازیسم در آلمان و بجز نژادپرستی آن، فاشیسم در ایتالیا بود. حتی اکنون نیز که آپارتاید پایان یافته و نلسون ماندلا رئیس حکومت افریقای جنوبی شده، اعضای گروههایی چون نهضت مقاومت آفریکانر ۲ با مستمسک قرار دادن نژادپرستی و ملیگرایی از تلاشهای خود برای بازگرداندن نظام کهن دفاع میکنند. از این لحاظ، نظرات آنان و نظام آپارتاید در کل – شباهتی شگرف به آموزهٔ نازی و فاشیستی دارد.

فاشيسم معاصر

اگرچه اندازه گیری قدرت یا محبوبیت فاشیسم معاصر دشوار است، روشن است که فاشیسم \_ حتى در دو كشوري كه به نظر ميرسيد در آنها آن چنان كامل در هم شكسته نيز \_روى هم رفته نمرده و پایان نیافته است. حزب فاشیست در ایتالیا، همانند حزب نازی در آلمان، غیر قانونی اعلام شده است، اما نوفاشیستها و نونازیها از عهده بر آمدند که برای به دست گرفتن مناصب دولتی نامزد شوند و گاهی با نامهای متفاوت دردسر هم بر پاکنند. مثلاً در سال ۱۹۹۲ در ایتالیا، آله ساندرا موسولینی، نوهٔ دوچه، در انتخابات مجلس ایتالیا در مقام عضوی از نهضت اجتماعی نوفاشیست ایتالیا (بعداً، نام اتحاد ملی ارا به خود گرفت) یک کرسی در مجلس به دست آورد. در آلمان، سازمانهای نونازی مسئولیت حمله با بمبهای آتشزا و تهاجمات دیگری که خانواده های «کارگران میهمان» ترک، ویتنامی و دیگران راکشته است بر عهده گرفته اند. چنین مينمايد اين حملات و تجديد حيات فاشيسم به طور کلّي نتيجهٔ ملّيگرايي جديدي است که با خشم گرفتن به مهاجران، پناهندگان، و کارگران خارجی به صحنه آمده است. مثلاً جبههٔ ملی ۲ نوفاشیستی در فرانسه به رهبری ژان \_ماری لوپن، با مبارزهای که مهاجران را مسئول زیاد بودن میزان بیکاری، جنایت، و هزینههای رفاه اجتماعی میدانست در چند انتخابات شهرداریها پيروز شد.

فقط در اروپا نیست که فاشیسم حیاتی دوباره یافته است. در کشور خاور میانهای عراق حکومت صدام حسین در پی بنای جامعهای مبتنی بر ملیگرایی، ارتش سالاری، و نظارت تکحزبی است. عناصر تمامیتخواه و نظامی این حکومت در جنگ خلیج [قارس] در ۱۹۹۱–۱۹۹۰ که در پی حملهٔ عراق به کویت صورت پذیرفت نمود پیداکرد. به هو روی، به عنصر ملیگرایی در غرب کمتر توجه شده است.

ارتباط صدام حسین با ملیگرایی از طریق حزب سیاسی بعث تأمین شدّه که در چندین کشور خاور میانه فعال بوده است. از زمان بنیانگذاری حزب بعث در دههٔ ۱۹۵۰، این حزب به تبلیغ پان ـ عربیسم ـ این باور که اعراب همگی به ملّت یا قومی واحد تعلق دارند که مقدر است

- 1- Allesandra Mussolini 2- neofascist Italian Social Movement
- 3- National Alliance
- 4- National Front

۳۰۸ 🗆 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

در دولت متحد یگانهای زندگی کنند \_ پرداخته است. بدینسان. حزب بعث امیدوار است قدرت و هویت قوم عربی را که به دولتها و مذاهب متعددی تقسیم شده باز گرداند؛ در واقع، بعث به معنی رستاخیز است. حزب بعث مدعی است که این رستاخیز به سود همهٔ عربهاست، صرف نظر از اینکه مسلمان، مسیحی، یا از هر مذهب دیگری باشند، زیرا به آنان «مأموریت ویژهای در جهان و حق وحدت و استقلال را میدهد»[۱۳].

احساس ملیگرایی عربی به تنهایی برای ایجاد فاشیسم کافی نیست اما ملیگرایی از اجزای اصلی فاشیسم است، و هنگامی که نظامیگری هم با آن همراه شود و برای استقرار نظارت تکحزبی نیز تلاش کنند، آن گونه که در سالهای اخیر در عراق شاهد آن بودهایم، در آن صورت فاشیسم هم از راه میرسد[۱۴].

در ایالات متحد نیز حضور حزب نازی و گروههای دیگری که گرایشهای فاشیستی دارند ...کوکلاکس کلان<sup>۱</sup>، ملت آریایی<sup>۲</sup> و «سرتراشیدههای» گوناگون گاه محسوس می شود. بعضی، و یقیناً نه همهٔ، جنبشهای «شبه نظامی» در ایالت متحد گرایشهای نونازی دارند. اعضای آنها مدعیاند که یهودیان بر کشور و بر سازمان ملل سلطه یافته اند و حکومت اشغالگر صهیونیستی<sup>۳</sup> را در واشینگتن دی سی اداره می کنند. این حکومت نامشروع مایل است شهروندان سفید پوست را خلع سلاح کند، و آنان را در برابر سیاهان و اسپانیایی تبارها، دیگر نژادهای غیر سفید بی دفاع بگذارد، و از این رو، وظیفهٔ سفید پوستان میهن پرست است که حکومت اشغالگر صهیونیستی را براندازند. این تفکری است که به تعدادی بمبگذاری گروههای شبه نظامی انجامیده – و مشهورترین و ویرانگرترین آنها بمبگذاری سال ۱۹۹۵ در ساختمان دولتی موره در اکلاهماسینی بوده – است. یکی از مجرمان بمبگذاری سال ۱۹۹۵ در ساختمان دولتی موره در اکلاهماسینی از آن نقل می کرد – کتابی که محتوایش بینش تکان دهنده ای نسبت به تفکر اعضای گروههای مختلف شبه نظامی نونازی و راست افراطی فراهم می آورد (۱۹].

خاطرات ترنر رمان است. در این کتاب چنین وانمود می شود که یادداشتهای روزانهٔ ارل

. سازمانی نژادپرست بر ضّد سیاهپوستان در امریکا. م. 3- Zionist Ocupation Government (ZOG)

2- Aryan Nation

ترنر، عضو مبارزهجوی گروه نونازی، موسوم به «سازمان» است که در «انقلاب شکوهمند» اواخر سدهٔ بیستم، «نظام» جهودگردان \_حکومت امریکا \_را سرنگون ساخته و در سدهٔ بیستویکم «عصر نوین»<sup>۲</sup> تماماً سفیدپوستی با نژاد خالص را افتتاح میکند. بر اساس کتاب خاطرات، طی «عصر کهن» " این نظام با مصادرهٔ سلاحهای امریکاییان سفید پوست و پیشبرد سیاستهای اقدام مثبت و تشویق مهاجرت خارجیان غیر سفیدپوست و ازدواج بین نژادی و قرار دادن يهو ديان، امريكاييان افريقايي تبار و ديگر اقليتها در سمتهاي مهم در دانشگاهها و مدارس و رسانه های همگانی و ادارهٔ پلیس فدرال امریکا و دیگر مؤسسه های دولتی بر ضدّ سفید پوستان میهن پرست تبعیض قائل می شد. این انقلاب، امریکاییان سفیدپوست «میهن پرست» را در برابر حکومتی ضد سفیدپوستی آزمود که متمایل به خلع سلاح نژاد سفید بود و با مجاز دانستن ازدواج بین نژادی و دیگر صورتهای «آمیختگی نژادی» مانند مدارس و کلیساهای مختلط، نژاد سفید را «ناخالص کرد». در برابر این نظام ضد سفید پوست «سازمان» قراردارد که گروهی از مردان و زنان سفیدپوست دست راستی و ضد لیبرال اند که «رسانه های لیبرالی» آنان را «شستشوی مغزی» ندادهاند. یکی از شخصیتهای خاطرات، زن سفید پوستی به نام کاترین است، که گرایشهای لیبرالی خود را پس از دریافت کتابهایی مردود می شمارد:

کتابهایی دربارهٔ نژاد و تاریخ و بعضی انتشارات سازمان را دادهاند تا بخواند. برای نخستین بار در زندگی به طور جدی به مسائل مهم سیاسی، اجتماعی و نژادی که در بین مسائل روز قرار دارد فکر میکند.

حقیقت فریب «برابری» نظام را می آموزد. نقش تاریخی و بی نظیر یهودیان را در حکم مایهٔ تخمیر تجزیهٔ نژادها و تمدنها درک می کنند. از همه مهمتر، کم کم حس هویت نژادی را به دست می آورد و بر یک عمر شستشوی مغزی که هدفش تقلیل او به سطح ذره ای انسانی و منزوی در هرج و مرج جهان و طنی بود، فائق می آید [۷].

در اینجا جوهر ایدئولوژی نازی، و اکنون نونازی، را حاضر و آماده می بینیم: تفاو تهای نژادی، فطری و محوناشدنی اند؛ این تفاو تها ریشهٔ همهٔ مسائل سیاسی و اجتماعی است؛ مردمان نژادهای مختلف نمی توانند در صلح یا هماهنگی با یکدیگر زندگی میکنند؛ با این حال،

۳۱۰ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

یهودیان با موعظهٔ «برابری» نژادی \_ و واداشتن مردم به اعمال آن \_ موجب هرج ومرج سیاسی و اجتماعی می شوند. سفیدپوستان شستشوی مغزی داده شده با تبلیغات یهودیان تصوری از هویت «سفیدپوستی» ندارند و خود را همچون ذره هایی مجزا، آن گونه که در اندیشهٔ لیبرالهای کلاسیک و عصر روشنگری تصور شده، می بینند. ترنر می نویسد «راه حل تمامی مسألهٔ فساد مردمان در طاعون یهودی \_ لیبرالی \_ دموکراتیک \_ مساوات طلب» نهفته است ... (۱۲ این «طاعون» پیش از هر چیز اید تولوژیکی است و سفیدپوستانی ایجادش کرده اند که اندیشه های اندیشه های «درست» دربارهٔ غرور نژادی و هویت نژاد سفید می توان درمان کرده اند که اندیشه های اندیشه های «درست» دربارهٔ غرور نژادی و هویت نژاد سفید می توان درمان کرد.

کاترین با به اجرا در آوردن اید تولوژی تازه یافته اش در مبارزه با «نظام» به ترنر و دیگر اعضای «سازمان» می پیوندد. آنان با سرقت از مؤسسات در مالکیت یهودیان و کشتار صاحبان و کارکنان این مؤسسات با لذتی آشکار برای خرید اسلحه پول جمع میکنند. بمبهای آتش زا درست میکنند و مرکز فرماندهی ادارهٔ پلیس فدرال امریکا را منفجر میکنند و دهها مأمور و غیر نظامی را بی هیچ تمایزی میکشند. مراکز تلویزیونی و نشریهٔ واشینگتن پست و دیگر روزنامه های «لیبرالی» را با بمب منفجر میکنند. با خمپاره به کاخ کنگرهٔ امریکا حمله میکنند: «شکوفه های زیبای شعله و فولاد را دیدیم که به هر سو پراکنده می شد، ... لحظه به لحظه در درون و بیرون ساختمان اصلی کاخ فوران آتش بود که خسارت خونین خود را از مراتب خودکامگی و خیانت میگرفت» ایلا. در همان روز (سازمان، هواپیمایی را با سرنشینانی از بزرگان جهانگرد عمدتاً یهودی که تازه به مقصد تل آویو از زمین برخاسته بود با موشک زد». ترنر با خشنودی آشکار می افزاید که «هیچ کس زنده نماند» ایلا. کمی بعد، در جریان «روز دار» سازمان صدها هزار «خائن نزادی» سفید و سیاه را از درختان، تیرهای چراغ برق و پلهای هوایی در ملاً عام، به دار می آز دیزادی» سفید و سیاه را از درختان، تیرهای چراغ برق و پلهای هوایی در ملاً عام، به دار می از دیزادی» می نزده نمانده ایلا. کمی بعد، در جریان «روز دار» سازمان صدها هزار «خائن نزادی» سفید و سیاه را از درختان، تیرهای چراغ برق و پلهای هوایی در ملاً عام، به دار می آویزد تزادهای دیگر به نزاده سفید «کنان» است وسوسه شوند با دفاع و اختلاط و یا ازدواج با اعضای نزادهای دیگر به نزاد سفید «خان» کنند».

در سراسر رمان خ*اطرات* ترنر تأکید بر تفاوت \_نه تنها بین نژادها، ادیان و ملتها، بلکه همچنین بین دو جنس \_است. به لیبرالیسم و زنباوری، برای انکار اهمیت تفاوتهای فطری و بسیار عمیق دشنام داده می شود: لیبرالیسم اصولاً جهان بینی واداده و زنانه ای است. «آزادی زنان» صورتی از روان پریشی توده ای بود که طی سه دههٔ آخر «عصر کهن» در گرفت. زنانی که آلودهٔ آن شدند زن بودن خود را انکار میکردند و اصرار می ورزیدند که «زن» نیستند و «آدم»اند. نظام، این کژروی را به مثابه وسیله ای برای تفرقه در بین نژاد [سفید] و بر ضد خودش اشاعه داد و تشویق کرد ۲۰۰].

و از دموکراسی چه میگوید؟ خاطرات، دموکراسی قانون مدار را محکوم میکند: «مردم امریکا رأی دادند تا خود را دچار کثافتی کنند که امروز می بینیم» و «یهو دیان بنابر قانون اساسی کشور را دربست قبضه کرده اند.» قانون اساسی نمی تواند تمامیت و هویت «نژاد سفید» را حفظ کند و از این رو باید دور انداخته شود. انتخابات جوابگو نیست: «فکر میکنید حالا انتخابات تازه با این نسل رأی دهندگان شرطی شده با تلویزیون به کجا می انجامد؟ جز این است که یک راست به همان خوکدانی یهو دیان برود؟» [۲۱]. خاطرات ترنر به جای دموکراسی لیبرالی از حکومت استبدادی نخبگان با نژادی خالص هو اداری میکند. سرانجام، با پیروزی سازمان در انقلاب کبیر «در سال ۱۹۹۹، بنابر گاهشماری عصر کهن \_ درست یکصدوده سال پس از تولد آن اَبَرانسان» به این هدف دست می یابند. البته، اَبَرانسان نام برده نشدهٔ متولد سال ۱۸۸۹ همان آدولف هیتلر است.

اگرچه هیتلر در سال ۱۹۴۵ در سنگر خود در برلین مرد، اندیشه هایش در رؤیاها، طرحها و برنامه ها \_ و اعمال \_گروههای نونازی در اروپا و امریکای شمالی به زندگی خود ادامه می دهد. این گروهها بویژه مشتاق اند داو طلبان جوان را جذب کنند. روشهایشان گسترده است و موارد زیر را در بر می گیرد: گردهماییهای «قدرت سفید»؛ دین نژادپرستانهٔ کلیسای هویت مسیحی<sup>۱</sup>؛ کنسرتهای موسیقی راک و دیسکهای موسیقی «راهوا» (جنگ مقدس نژادی)<sup>۲</sup> و دیگر ارکسترهای نونازی؛ و پایگاههای ویژه در شبکهٔ جهانی اطلاع رسانی (اینترنت). آنان در ارتش امریکا، در زندانها، و به طور روزافزون در دبیرستانها و گروههای جوان فعال اند. تعدادشان کم است اما به نظر می رسد در بین امریکاییان سفید پوست از خود بیگانه و ناراضی رو به افزایش است.

۳۱۲ 🖻 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

به هر روی خطاست که نتیجه بگیریم همهٔ گروههای به اصطلاح شبه نظامی در ایالات متحد، از هیتلر و نازیها الهام میگیرند. بنابر یک بر آورد، امروز بیش از ۸۵۰گروه شبه نظامی در ایالات متحد، وجود دارد[۲۲]. اعضای این گروهها در بدگمانی نسبت به حکومت امریکا و علاقه به سلاحهای آتشین مشترکاند. اما بسیاری از آنان نه ملیگرایند و نه نیژادپیرست. به ایجاد حکومتهای تمامیت خواه گرایشی ندارند. همچنانکه از واژهٔ «شبه نظامی» بر می آید، اعضای این گروهها اغلب معتقدند که باید در برابر تلاشهای حکومت برای کسب قدرت هر چه بیشتر چابک و هشیار باشند. اینان نوعاً اصرار میورزند که قدرت سیاسی در سطح محلی، و نه ملی، به گونهای تمرکز یابد که شهروندانی که در ادارهٔ امور شهر و شهرستان فعالاند بتوانند بر امور خود نظارت کنند و بدون نظارت مداخله جو یانهٔ «حکومت بزرگ» زندگی کنند. بنابر استدلال اینان، وقتی قدرت در دست قضات، نمایندگان، و دیوانسالارانی متمرکز شده باشد که از مردم معمولي دورند، احتمال دارد كه آزادي فردي خفه شود. اعضاي بسياري از گروههاي شبه نظامي خود را با «اَمادهباشان» و «فرزندان اَزادی» مقایسه میکنند که در زمان انقلاب سلاح برداشتند و از آزادی مردم در برابر نقشه های ستمگرانهٔ حکومت انگلستان دفاع کردند، اعضای بسیاری از گروههای شبه نظامی مدعی مبارزه با حکومتیاند که بیش از اندازه بزرگ، بیش از اندازه دور، وبيش از أنچه صلاح مردم است قدر تمند است.

یقیناً، از این نظر این گروههای شبه نظامی با نازیهای هیتلر و فاشیستهای موسولینی تفاوت بسیاری دارند. فاشیستها از قدرت استقبال میکنند و در صددند آن را در دولت، در حزبی واحد حتی در رهبری واحد، متمرکز سازند. برای فاشیست راستین هیچ چیزی بیرون از دولت یا بر ضد دولت نباید باشد و همه چیز باید برای دولت باشد. این نظری است که بسیاری از اعضای گروههای شبه نظامی نمی توانند بپذیرند، ولی دیگران می توانند و پذیرفتهاند.

## **نتیجه** فاشیسم به مثابهٔ ایدئولوژی فاشیسم یک مشخصهٔ روشن دارد. صرف نظر از شکل آن، فاشیستها همیشه کوشیدهاند با توسل

به سادهترین و عاطفیترین شیوه حمایت تودهها را به دست آورند. این [مشخصه] هـنگامی

آشکار میشود که به چگونگی ایفای چهار نقش ایـدئولوژی سیاسی در نـازیسم و فـاشیسم بپردازیم.

نقش توضیحی. به چه دلیل اوضاع اجتماعی چنین است؟ فاشیستها نوعاً در پاسخ به این سؤال به شرحی از دیو و دلاور توسل میجویند. فاشیستها معمولاً بر تبهکاران و خائنانی تمرکز میکنند که توطئه میکنند تا ملت یا Volkراضعیف نگاه دارند تا به خدمت منافع شخصی خودشان درآورند. به سخن دیگر، به دنبال بلاگردان میگردند و همهٔ مصائب را به گردن او میاندازند. مثلاً، نازیها با یهودیان چنین کردند و نونازیها یا «برتریجویان نژاد سفید» با سیاهپوستان، اسپانیاییها، یا دیگر گروههای «خارجی» و «پست تر» چنین میکنند.

نقش ارزشیابی. بنابر نظر فاشیستها معمولاً خوبی یا بدی اوضاع به ارزشیابی قـدرت و اتحاد Volk یا ملت بستگی دارد. اگر مردم پراکنده و با هم اختلاف داشته باشند، آنگاه وقت آن رسیده که به جستجوی تبهکارانی بپردازیم که بین Volk یا ملت تفرقه ایجاد میکنند از سـوی دیگر، اگر مردم پشت حزب و رهبرشان متحد شده باشند، در آن صورت اوضاع رو به راه است.

نقش جهت دهی. جایگاه فرد در جهان، خاستگاه اصلی تعلق یا هویت شخص کدام است؟ بنا بر نظر فاشیستهای ایتالیایی، این خاستگاه اصلی ملت است؛ و در نظر نازیها، ملت به صورت نژادی تعریف می شود. در هر صورت، فرد باید بفهمد که او در حکم فرد چندان اهمیتی ندارد، بلکه تنها در مقام عضوی از کل اندامی \_نژاد یا دولت ملی \_است که زندگیش معنی و مقصود می یابد.

نقش برنامهای. چه باید کرد؟ باز هم جواب آسان است \_اعتقاد داشته باش، اطاعت کن، بجنگ! در مبارزه با دشمنان ملت یا نژاد، و انجام دادن هر کار لازم برای کسب عظمت مردم از طریق کمک به استقرار آن به مثابه قدرت پیشتاز در جهان از رهبران پیروی کن. همه چیز را به دولت بده و هیچ چیز را از دولت دریغ نکن، و بر ضد دولت هیچ کاری نکن.

### فاشیسم و آرمان دموکراتیک

پس فاشیسم در نیرومندترین شکل خود، چه فاشیسم ایتالیایی باشد، چه نازیسم آلمان، چه نونازیسم، ایدئولوژیای تکحزبی است. در بین همهٔ ایدئولوژیهای سیاسی، فقط فاشیسم

۳۱۴ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

است که دموکراسی را اصلاً مردود میداند. فاشیستها مطمئناً به آرمان دموکراتیک پاسخ میدهند، اما به دیدهٔ تحقیر. دموکراسی برای فاشیستها صرفاً نام دیگری از تفرقه و ضعف در جهانی است که فقط قدرت و اتحاد در آن به راستی اهمیت دارد.

· · · · · ·

#### يادداشتها

۱. برای بیانی روشن از این نظرنگاه کنید به:

Immanuel Kant, "What Is Enlightenment?" in Terence Ball and Richard Dagger, eds., Ideals and Ideologies: A Reader, 3rd ed. (New York: Longman, 1999), selection 17.

Isaiah Berlin, "The Counter-Enlightenment," in Berlin, Against the Current: Essays in the History of Ideas (Harmondsworth: Penguin, 1982), pp. 1-24.
 Hans Kohn, Nationalism: Its Meaning and History (Princeton, NJ: D. Van Nostrand, 1955), p. 36.

William Y. Elliot and Neil McDonald, eds., Western Political Heritage (New York: Prentice-Hall, 1949), p. 797.

۵. به نقل از:

۴. چاپ دوم در

A. James Gregor, Contemporary Radical Ideologies (New York: Random House, 1968),p. 131.

۶. به نقل از:

William S. Halperin, Mussolini and Italian Fascism (Princeton, NJ: D. Van Nostrand, 1964), p. 47.

۷. هر دو نقل قول از مقالهٔ زیر:

Denis Mack Smith, "The Theory and Practice of Fascism" in Nathanael Greene, ed., *Fascism: An Anthology* (New York: Thomas Y. Crowell, 1968), pp. 109-110.
8. Adolf Hitler, *Mein Kampf*, trans. Ralph Manheim (Boston: Houghton Mifflin, 1943), p. 42;

همچنین در:

Ideals and Ideologies, selection 48.

۹. به نقل از:

Gregor, Contemporary Radical Ideologies, p. 197.

۱۰. بنابر:

۳۱۶ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

Shlomo Avineri, "F. Von Schlegel's book," The Language and Wisdom of the Indians, «که در دههٔ بیستم [یعنی ۲۹–۱۸۲۰]، منتشر شد، نخست به شرح نظر آریاییها در آلمان می پردازد و به سود کشش ملی و نژادی بین آلمانیها و هندیها بر اساس رابطهٔ زبانی بین سانسکریت و گوتیک کهن دلیل می آورد. اشلگل نخستین کسی بود که سکهٔ عبارت «اقوام آریایی» را زد.»

Avineri, "Hegel and Nationalism," in Walter Kaufmann, ed. Hegel's Political Philosophy (New York: Atherton Books, 1970), p. 111.

۲۱. به نقل از: Raymond E. Murphy, et al., "National Socialism," in *Readings on Fascism and National Socialism* (Chicago: Swallow Press, 1952), p. 65.

۱۲. به نقل از:

Leonard Thompson, *The Political Mythology of Apartheid* (New Haven: Yale University Press, 1985), p. 29.

13. Albert Hourani, A History of the Arab Peoples (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1991), p. 405.

۱۴. بحث حکومت صدام حسین را در کتاب زیر بخوانید:

Walter Laqueur, Fascism: Past, Present, Future (New York: Oxford University Press, 1996), pp. 161-163.

لاکور اشاره میکند (صفحهٔ ۱۶۳) که «در میان نونازیهای آلمانی، پیروان لو پن، و نوفاشیستهای روسی، صدام حتی سرمشقی آیینی شده است.» راجر گریفین استدلال میکند که «اید تولوژی رسمی» عراق «از بعضی جهات اید تولوژیکی شباهت شگفت انگیزی به نازیسم دارد»، اما نمی توان آن را به راستی فاشیستی دانست زیرا «نظر اعمال سیاست توده ای از پایین را رد میکند و مردم باوری (populism) اصیل را به شیوه ای کاملاً متفاوت با نازیسم سرکوب میکند ...» Griffin, The Nature of Fascism (London: Routledge, 1993), p. 178.

Andrew MacDonald (= نام مستعار ويليام ال. پيرس) *The Turner Diaries*, 2nd ed. (Arlington, VA: National Vanguard Books, 1985).
 Ibid., p. 29.

فاشیسم 🗆 ۳۱۷

17. Ibid., p. 42.

18. Ibid., p. 61.

19. Ibid., p. 62.

20. Ibid., p. 42, p. 45.

21. Ibid., p. 173.

۲۲. برآورد «مرکز حقوقی فقر در جنوب» (Southern Poverty Law Center) که گزارش آن در مقالهٔ زیر آمده:

Mark Shaffer, "Militias Find Recruiting Easy." The Arizona Republic (September 29, 1997), p. B 1.

۳۱۸ 🗉 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

### براى مطالعة بيشتر

Aho, James. The Poitics of Righteousness: Idaho Christian Patriotism. Seattle: University of Washington Press, 1990.

Arendt, Hannah. The Origins of Totalitarianism, Cleveland and New York: Meridian Books, 1958.

Barkun, Michael. Religion and the Racist Right: The Origins of the Christian Identity Movement. Chapel Hill, NC: University of North Carolina Press, 1994.

Bullock, Alan. Hitler: A Study in Tyranny, rev. ed. New York: Harper & Row. 1964. Griffin, Roger. The Nature of Fascism. London: Routledge, 1993.

Kohn, Hans. The Idea of Nationalism: A Study in Its Origin and Background. New York: Collier, 1967.

Laqueur, Walter. Fascism: Past Present, Future. New York: Oxford University Press, 1996.

Mack Smith, Denis. Mussolini. New York: Alfred A. Knopf, 1982.

Miller, Judith, and Laurie Mylroie. Saddam Hussein and the Crisis in the Gulf. New York: Times Books, 1990.

Mosse, George. The Crisis of German Ideology: Intellectual Origins of the Third Reich. New York: Grosset & Dunlap, 1964.

Nolte, Ernst. Three Faces of Fascism: Action Francaise, Italian Fascism, National Socialism, trans. Leila Vennewitz. New York: Holt, Rinehart & Winston, 1965.

Payne, Stanley G. A History of Fascism, 1914-1945. Madison, WI: University of Wisconsin Press. 1996.

Pfaff, William. The Wrath of Nations: Civilization and the Furies of Nationalism. New York: Simon & Schuster, 1993.

Southern Poverty Law Center. False Patriots: The Threat of Anti-Government

Extremists. Montgomery, AL: Southern Poverty Law Center, 1996.

Sternhell, Zeev, et al. The Birth of Fascist Ideology: From Cultural Rebellion to Political Revolution, trans. David Maisel. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1993.

Thompson. Leonard. The Political Mythology of Apartheid. New Haven, CT: Yale University Press, 1985.

. 

.

بخش سوم

. ..

# ایدئولوژیهای سیاسی امروز و فردا

,

-

فصل هشتم

## ايدئولو ژيهای آزاديبخش و سياست هويّت

انسان آزاد زاده می شود، با این حال، همه جا در زنجیر است ... آنکه خود را ارباب دیگران می پندارد به همان اندازهٔ آنان برده است.

ژان ژاک روسو، قرارداد اجتماعی

طّی سه دههٔ گذشته چند ایدئولوژی واژهٔ «آزادیبخش» را به نامشان افزودهاند. فریاد آزادی سیاهان' نیز مانند نهضت آزادی زنان' از جوش و خروش دههٔ شصت بر آمد. به دنبال این دو، نهضت آزادی همجنس بازان'، نهضت آزادی بومیان' یزدان شناسی آزادیبخش<sup>ه</sup> و حتی نهضت آزادی حیوانات<sup>ع</sup> با انعطاف ناپذیری و رشدی دمافزون سر بر آورده اند. البته، این جنبشها از بسیاری لحاظ جنبشهایی با تفاوتهایی فاحش و تفاوتهای شدید ایدئولوژیکی اند و با اینهمه، با وجود تفاوتهایشان، همگی مشخصه های مشترکی دارند که تأییدی بر قرابت این ایدئولوژیها به مثابه اعضای خانواده ای بزرگ است.

این «شباهت خانوادگی» را باید در جریان بررسی ابعاد هستهٔ مشـترک ایـن ایـدئولوژیهای آزادیبخش روشن کرد. آیا هر یک از اینها برداشت مشترکی از آزادی دارد؟ هر یک از اینها چهار نقش ایدئولوژی را چگونه برآورده میکند؟ و هر یک چه تعریفی از آرمان دموکراتیک دارد؟

مشخصههای مشترک ایدئولو ژیهای آزادیبخش

مسلم است که علاقه به آزادی چیز تازهای نیست. همهٔ ایدئولوژیهای سیاسی بر اهمیت آزادی تأکید کردهاند؛ هر چند هر یک همان گونه که دیدیم، تصور بسیار متفاوتی از آزادی دارد. پس، ایدئولوژیهای آزادیبخش معاصر از بعضی لحاظ صرفاً دنباله یا اصلاح نـظرات ایـدئولوژیهای

۳۲۴ 🖬 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

پیشین، بویژه لیبرالیسم و سوسیالیسم است اما این ایدئولوژیهای نو رهایی از ستم و سلطهای را میجویند که، به نظر هواداران نهضتهای آزادی، ایدئولوژیهای پیشین به خطا از آنها غفلت کرده یا نادیدهشان گرفتهاند. به علاوه، این ایدئولوژیها راهکارهایی متمایز و نو برای غلبه بر ستم و پایان دادن به آن پیش مینهند.

ایدئولوژیهای ازادیبخش چند مشخصهٔ عام یا اصلی مشترک دارند. نخست اینکه هر یک مخاطبان خاصي دارند \_ سياهان، زنان، همجنس بازان، بوميان، كشتگران فقير، يا حتّى كساني که از بدرفتاری با جانوران به خشم آمدهاند. (خواهیم دید که ایدئولوژی «آزادی حیوانات» مشکلات نظری خاصی دارد که هیچ ایدئولوژی آزادیبخش دیگری ندارد.) اعضای هر یک از این جماعتهای مخاطب همچون کسانی نیستند که به اختیار خود مثلاً به کنسرتی رفته باشند و خود جمعیت خود را انتخاب کرده باشند. برعکس، ایدئولوژیهای آزادیبخش گروههایی را مخاطب قرار میدهند که مادرزاد در مشخصههایی معین، مانند نژاد، جنس، یا جهتگیری جنسی با هم اشتراک دارند. ایدئولوژیهای آزادیبخش بر آناند که خواه این مشخصهها اختیاری باشند خواه نباشند، به هر روی، بخش عمدهای از هویت اشخاصی را شکل میدهند که در آن مشخصهها اشتراک دارند. به سخن دیگر، قضاوت دیگران دربارهٔ شخص \_و چگونگی تصور هر شخص از خودش \_ تا اندازهٔ زیادی به حالات و احوالی چون رنگ پوست، جنس و جهتگیری جنسی بستگی دارد که شخص در انتخاب آنها چندان یا اصلاً اختیاری نداشته است. پس دنبال کردن برنامهٔ لیبرالها در تلاش برای پیشبرد آزادی فردی کافی نیست. بنابر ایدئولوژیهای مختلف آزادیبخش، مردم صرفاً فرد نیستند که بتوانند صرفاً به مثابه فرد آزاد شوند. مردم در گروههای معینی هویت می یابند \_و دیگران آنها را عضو آن گروهها می شناسند \_و باید در مقام اعضای آن گروهها \_مثلاً سیاهپوست، زن، هـمجنسباز، یـا بـومی \_آزاد شـوند. از ایـن رو، ایـن ايدئولو ژبهاي آزاديبخش نوعاً با آنچه سياست هويت خوانده مي شود ارتباط مي يابد.

مشخصهٔ دوم این فرض است که گروهی سلطه گر به هر یک از گروههای مخاطب ستم یا با آنها بدرفتاری میکند. واژهٔ «ستم» به ابزارهای \_عرفی، فکری، حقوقی، حتی زبانی \_بسیاری ایدئولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۲۵

دلالت دارد که بعضی مردم برای «کوبیدن»، «در هم شکستن»، یا به هر روی «ضایع کردن» دیگران به کار میگیرند[۱]. از این روست که سفیدپوستان به سیاهان، مردان به زنان، ناهمجنس بازان به همجنس بازان، استعمارگران به بومیان، زمینداران متمول به کشتگران و انسانها به حیوانات ستم کرده و هنوز هم میکنند.

مشخصهٔ سوم مشترک بین همهٔ ایدئولوژیهای آزادیبخش این است که این ایدئولوژیها بـر آناند گروهی ستمدیده را نه تنها از فشارها یا محدودیتهای «بیرونی»، مانند قوانین ناعادلانه یا تبعیضآمیز، موانع دستیابی به آموزش، مسکن، شغل، و غیره بلکه از محدودیتهای «درونی» نیز آزاد کنند. محدودیتهای در*ونی*، باورها و نگرشهایی است که اشخاص ستمدیده در نهایت \_بدون نگاه انتقادی و ناآگاهانه \_به منزلهٔ حقیقت پذیرفتهاند، که بدین ترتیب اشتیاق آنان را برای آزادی یا رهایی کور میکند. پس ایدئولوژیهای آزادیبخش کسانی را مخاطب قرار میدهد که به نوعی ستم بر خویشتن یا قربانی شدن را پذیرفته یا در آن مشارکت داشتهاند مثلاً، بر این اساس بعضی سیاهان ارزشهای «سفیدپوستانه» و نگرشهای نژادپرستانه را نسبت به سیاهان پذیرفتهاند؛ بعضی زنان تشخیصها و توضیحات مردان را در مورد نارضاییهاشان قبول کردهاند؛ بسیاری از همجنسبازان احساس گناه میکنند چون «درست» نیستند؛ بومیان امریکا و دیگر مردم بومی از رسوم «بدوی» و شجرهٔ «وحشی» خود شرمندهاند؛ بسیاری از دهقانان امریکای لاتین «سرنوشت» خود را در زندگی به مثابه «تقدیر» یا ارادهٔ «پروردگار» قبول کردهاند. و اگر نه حیوانات، اما دست کم انسانهایی که گوشت آنها را میخورند و پوست آنها را می پوشند این ادعا را پذیرفتهاند که انسان نوع «اشرف» است و حق دارد اعضای انواع «پست تر» را بخورد یا پوست بكند. سلطهٔ نوع، طبقه، فرهنگ، جهتگیری جنسی، جنس، یا نژاد حاكم به ادامهٔ پذیرش اوضاع از سوی گروه ستمدیده در حکم اموری طبیعی، بهنجار، یا ناگزیر بستگی دارد. در هم شکستن سلطه و مشروعیت گروه سلطه گر مستلزم دگرگونی در جهان بینی و نگرش ستمدیدگان است.

چهارمین مشخصه مشترک ایدئولوژیهای آزادیبخش از اینجا پیدا می شود: هدف همه «افزایش آگاهی» و تغییر جهان بینی اشخاص است که ـ هر چند با اکراه، نادانسته یا ناآگاهانه ـ در ستم بر خویشتن و قربانی شدن خود به نوعی مشارکت داشتهاند. این مشارکت ممکن است

۳۲۶ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

صورتهای متعددی به خود بگیرد. مثلاً ممکن است سیاه پوستی احساس کند از لحاظ اجتماعی یا عقلی پست تر از سفید پوستان است؛ زنها ممکن است خود را درمانده یا دست کم ضعیفتر از مردان بدانند؛ همجنس بازان ممکن است از مردکامگی خود و «درست» نبودن جنسی خویش شرم داشته باشند؛ و توجیهاتی از این قبیل. هدف اید ئولوژیهای مختلف آزاد یبخش عبارت است از رویارویی و برخورد انتقادی با سرچشمه های این احساسهای نارسایی، حقارت، و یا شرم \_و بدین سان «آزادی» یا «رهایی» اعضای گروههای ستمدیده و یاری رساندن به آنان برای کمک به خودشان میسر می شود. بخش عمده ای از این کوشش ارتقای همانندی فرد را با گروهش در بر می گیرد. مثلاً، زنی که پیش از هر چیز خود را همسر یا مادر یا عضوی از کلیسا می داند بعید است خود را زنی ستمدیده بداند. اگر بتوان او را بدانجا رساند که به خودش به مثابه زنی بیندیشد که فرصتها و موقعیتش در زندگی تا اندازهٔ زیادی بر اساس جنس او تعیین می شود، در آن صورت احتمال بیشتری وجود دارد که خود را در بدبختی زنان دیگر شریک بداند و در تلاش برای آزادی متقابلشان به آنان بپیوندد.

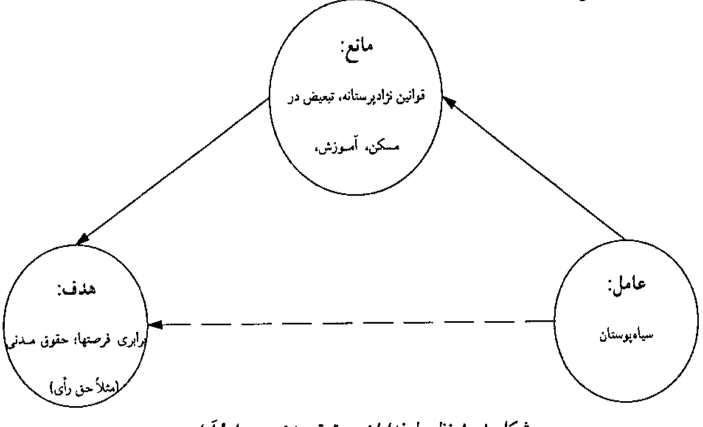
پنجمین و آخرین هدف ایدئولوژیهای آزادیبخش همچنین رهایی ستمگران است \_آزاد ساختن آنان از توهم برتر بودنشان و به رسمیت شناختن قربانیان پیشینشان به منزلهٔ همنوع (یا در مورد آزادی حیوانات، همبود.) باری هدف همهٔ ایدئولوژیهای آزادیبخش در هم شکستن آن «قیدهای ذهنساخنه» است که یک قرن ونیم پیش ویلیام بلیک دربارهاش نوشته است[۲].

چون هریک از این ایدئولوژیهای آزادیبخش گروه یا مخاطب خاصی را هـدف مـیگیرد، ساختار و استدلالها و جذّابیتشان را هنگامی بهتر درک میکنیم که به گروههای مخاطب هریک توجه کنیم.

### آزادی سیاهان

ایدئولوژی «آزادی سیاهان» دو گونهٔ اصلی دارد. این دو گونه کاملاً از هم متمایز نیستند، زیرا هر دو هدف واحدی را \_پایان دادن به نژادپرستی که موجب ستم بر سیاهان در ایـالات مـتحد، افریقای جنوبی و جاهای دیگر است \_دنبال میکنند و گـاهی شگردهـای مشابهی را بـه کـار میگیرند. اما در این دو رویکرد به آزادی سیاهان تفاوت چشمگیری در تأکید وجود دارد. اولی، ایدنولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۲۷

گونهٔ حقوق مدنی، اساساً، بینشی لیبرالی دارد، یعنی دغدغهٔ حفظ و گسترش حقوقی را دارد که پیش از این از آنها محروم بودهاند. بدین ترتیب، نهضت حقوق مدنی امریکا در دههٔ شصت به رهبری دکتر مارتین لوتر کینگ<sup>۹</sup> و دیگران بیشتر به تبعیض در مسائلی چون حق رأی، آموزش، حمل و نقل، مسکن و شغل توجه داشت. اینان دستاوردهای شگرفی داشته اند و در نبردهای متعددی پیروز شده اند؛ اما مبارزه با نگرشها و باورهای نژاد پرستانه که گسترده و پایدار در بین سفید پوستان \_وشاید تعجب آور باشد که بگوییم در بین سیاه پوستان نیز \_رایج است همچنان ادامه دارد (شکل ۸–۱ را ببینید).



شکل ۱۰۸ نظر طرفداران «حقوق مدنی» دربارهٔ آزادی

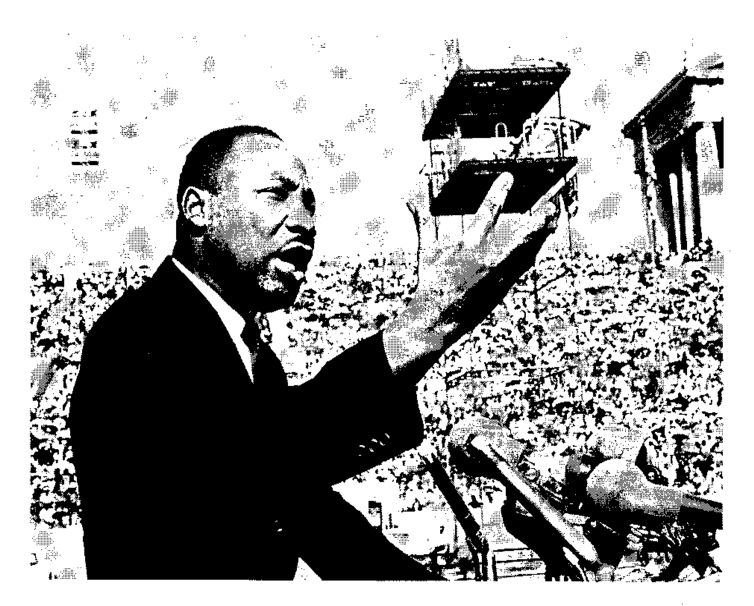
از منظر دومین گونه یا آزادسازی سیاهان، زیانبارترین صورت نژادپرستی آن است که در درون روان سیاهان جای میگزیند و به آنان از درون آسیب میزند. ایدئولوژی «آزادسازی سیاهان» به این نوع پنهان و بویژه زیرکانهٔ نژادپرستی توجه میکند و در پی فائق آمدن بر آن است . رنگین پوستان، وشاید بویژه سیاهپوستان، مدتهاست نیش تعصب و تبعیض نژادی را احساس کردهاند. [این نیش] چه به صورت سرزنشهای نژادی باشد چه قالبوارههای ذهنی و لطیفه، این نوع تعصب، غرور اقلیتهای نژادی و شأن و عزت نفس آنان را جریحهدار میکند. هر چقدر هم که

<sup>1-</sup> Martin Luther King, Jr.

۳۲۸ 🖬 ایدنولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

شخص سیاه پوست برای جلب احتوام دیگران زحمت بکشد، باز هم احتمال دارد در قالب اصطلاحات نژاد پرستانه به او نگاه شود و ارزیابی کنندش. سیاه پوست برای خلاص شدن از بار قالب واره های نژادی باید سعی کند «پذیرفته» شود – اگر در واقع نمی تواند سفید پوست شود در آن صورت دست کم سفید پوستان او را بپذیرند، مثلاً موهایش را صاف کند سلیقهٔ «سفید پوستها» را در موسیقی، خوراک، پوشاک و دوستان از خود نشان بدهد، واز کاربرد اصطلاحات یا عبار تهای اصطلاحی «سیاهان» دوری بجوید. چون چنین اقداماتی تقریباً همیشه ناموفق است، در آن صورت ممکن است او خشم را به درون به سوی خود بگرداند، و از سیاهی خودش بیش از نژاد پرستان سفید پوست نفرت داشته باشد.

اغلب نویسندگان سیاهپوست به این خشم دولبه ـ نفرت نه تنها از ستمکاران خویش بلکه از خود و از نژاد خویش \_اشاره کردهاند. ریچارد رایت و جیمز بالدوین ۲ رمان نویس، لانگستون



#### مارتين لوتركينگ (۱۹۲۹-۱۹۶۸)

اید نولو ژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۲۹

هیوز<sup>۱</sup> شاعر، و مَلکوم ایکس، رهبر سیاهپوست مسلمانان که به قتل رسید، در زندگینامهٔ خود نوشت ملکم ایکس<sup>۲</sup> با بلاغت آن را بیان کردهاند. این خشم که سرکوب شده و سیاهپوست آن را فرو خورده است گاه به شیوههای ویرانگر بارز می شود. روانکاوان این فرایند را «بازگشت سرکوفتگان»<sup>۳</sup> یا «والایش»<sup>۳</sup> مینامند. برای آنکه شخص بتواند به ژرفای درون روان خویش نفوذ کند و چنان خشمی راکه مدتها سرکوب شده مرئی سازد احتمالاً به مهارت روانکاو خبرهای نیاز هست. بنابراین، شاید تعجبانگیز نباشد که روانکاوان بعضی از ژرفترین تحلیلها را دربارهٔ انزجار سیاهپوستان از خود ارائه داده باشند. دکتر ویلیام گریر<sup>ه</sup> و دکتر پرایس کابز<sup>۶</sup> دوتن از چنین روانکاوانی اند که آن را سندروم «خشم سیاه»<sup>۲</sup> – خشمی بر سفیدپوستان که سیاهان بر سر خود و یکدیگر خالی میکنند – نامیدهاند[۲]. این امر به همراه فقر، یأس، نبود فرصتهای آموزشی، ودیگر نابرابریهای اقتصادی و اجتماعی می تواند به توضیح میزان بسیار زیاد و نگرانکنندهٔ

البته این آسیب شناسی به امریکای شمالی محدود نمی شود. روانکاو الجزایری، فرانتس فانون<sup>۸</sup> در کتاب پوست سیاه، صورتک سفید<sup>۹</sup> یأس سیاهان افریقا را توصیف می کند که سعی کرده اند ارزشها و نگرشهای سفید پوستان اروپایی را اختیار کنند و در این تلاش هویت و عزت نفس خود را از دست داده اند. ممکن است زبان فرانسهٔ آنها فصیحتر و زیباتر از سروران استعمارگرشان، کت شلوار اروپاییشان کیفیت و برشی بی نقص، و رفتارشان مسحورکننده باشد؟ اما، هر قدر بکوشند، هیچ گاه سفید پوستان اروپایی نمی شوند. بنا بر شرح فانون، نتیجه، از یک سو، عشقی است ناکام به سفید پوستان اروپایی و همهٔ چیزهای اروپایی، واز سوی دیگر، نفر تی است پایدار از هر چه سیاه و افریقایی. خود بیزاری ای از این دست موجب رفتاری خود تخریبی می شود ۱۲۰. بنا به گفتهٔ فانون سیاه پوستان برای بیرون شد از این بن بست تنها باید زندان ذهنشان

- 1- Langston Hughes
- 3- the return of the repressed

2- The Autobiography of Malcolm X4- sublimation 5- William Grier

8- Franz Fanon

- 6- Price Cobbs 7- "Black Rage" syndrome
- 9- Black Skins, White Masks

۳۳۰ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

دروغینی که مدتهای مدید اسیرشان کرده رهایی یابند. فرایند درمان، بهبود از جراحت روانی شدیدی که سفیدپوستان بر سیاهان (و سیاهان بر خود) وارد آوردهاند، با شک کردن در فرهنگ سفیدپوستان آغاز می شود و با نشان دادن اینکه معیارهای «سفیدپوستان» ضرورتاً درست یا تنها معیارهای هوش، زیبایی، و موفقیت نیست. سیاهان باید تشخیص دهند که «زشت» و «پست» بودنشان «قیدهایی ذهن ساخته»اند \_یا، با استفاده از استعارهای دیگر، حبابی است از توهم که به محض آنکه چیستی آن معلوم شود می ترکد.

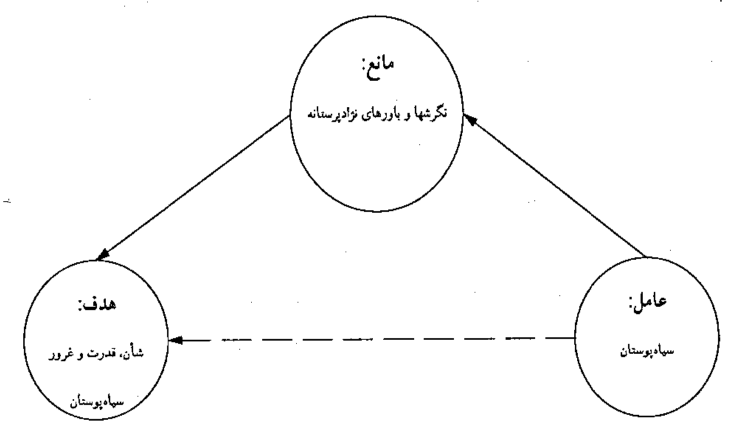
ایدئولوژی «آزادی سیاهان» می کوشد به طرق گوناگون این حباب را بترکاند. یکی از آنها بازیابی تاریخ سیاهان است \_ سرگذشت سیاهانی که در تاریخ طولانی انقیادشان بر زمان و هم بر اربابان سفیدپوستشان پیروز شدهاند؛ با وجود تحقیر و اهانتی که بردهداران و دیگر ستمگران بر آنان انباشتهاند، شأن انسانی خود را حفظ کردهاند؛ و فرهنگ مثبتی \_ نقاشی، موسیقی، شعر و ادبیات \_ را پیش بردهاند که بر فرهنگ مسلط کنونی دمیده و در آن تأثیر گذاشته است. (در واقع اندیشیدن به موسیقی رایج «امریکایی» در عصر جدید \_ بلوز<sup>۱</sup>، جاز، راک \_ بدون تصدیق ریشههایش در سیاهان تقریباً غیر ممکن است. ) طریق دیگر، رد نظرات سفیدپوستان دربارهٔ سیاهان (و نظراتی که بعضی سیاهان دربارهٔ خودشان درون پذیر شدهاند) از طریق فراخواندن و اعادهٔ معیارها و ارزشهای «سیاهان» است. مثلاً، میتوان این کار را از طریق اثبات این قضایا انجام داد که «سیاهپوست زیباست»، موی مجعد یا «وزوزی» جذاب است، و انگلیسی «سیاهپوستی» (یا «انگلیسی آبنوسی» ۲) و لباس را با غرور و به منزلهٔ نشانههای هویت و پایداری سیاهان به نمایش بگذارند. ایدئولوژی آزادی سیاهان با تمسک به چنین شیوههایی میکوشد به سیاهان به نمایش بگذارند. ایدئولوژی آزادی سیاهان با تمسک به چنین شیوههایی میکوشد به سیاهان به نمایش می زیار در ای می توان با تمسک به پنین شیوههایی میکوشد به سیاهان به نمایش بردارند. ایدئولوژی آزادی سیاهان با تمسک به چنین شیوه هایی میکوشد به

از این منظر، غرور و هویت گامهایی ضروری بر جادهٔ رو به سوی آزادی است. این آزادی نه تنها نصیب سیاهان ستمدیده بلکه نصیب ستمگرانشان نیز می شود. طرفداران حقوق مدنی و گونههای گوناگون ایدئولوژی آزادی سیاهان بر سر این نکته توافق دارند. همچون خدایگان در حکایت خدایگان و بردهٔ هگل (نگاه کنید به فصل ۵، صفحات ۱۸۳ تا۱۸۴)، تا هنگامی که اید ٹولو ژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۳۱

سفیدپوستان از اقرار به شایستگی سیاهان در مقام انسان برابر امتناع میورزند، نمی توانند آزاد باشند. مارتین لوترکینگ که در دانشکدهٔ الهیات فلسفهٔ هگل را آموخته بود، در سخنرانی سال ۱۹۶۲ شرحی بلیغ از این نظر ارائه داد:

بسیاری از رهبران جنوبی به طرز جانسوزی در ابزارهای خویش به دام افتاده اند. آنان می دانند که تداوم این نظم باستانی و میرا [جداسازی نژادی] رشد سریع جنوب را به تعویق می اندازد. با این حال، نمی توانند این حقیقت را بیان کنند آنان زندانی دروغهای خویش اند، این تناقص نمای <sup>(</sup> تاریخی طنزآلودی است که وقتی سیاهان در مبارزه برای آزادی پیروز شوند، آنان که سیاهان را در بند داشته اند برای نخستین بار خود آزاد می شوند [۵].

شاید نهضتهای «قدرت سیاهان» و «غرور سیاهان» در اواخر دههٔ شصت و در دههٔ هفتاد \_آن گونه که، مثلاً، مسلمانان سیاه پوست و «حزب پلنگ سیاه» <sup>۲</sup> رواج می دادند \_ستیزه جویی خود را تا حدود زیادی از دست داده باشند، اما میراث آنان باقی است. اگر سیاهان دیگر چندان ستیزه جو نیستند، می تواند از آن رو باشد که حرف خود را \_ به سفید پوستان و مهم تر از آن، به خودشان \_ زدهاند. با این حال، در افریقای جنوبی، اید تولوژی آزادی سیاهان \_ آن طور که، مثلاً



شکل ۸-۲ نظر «هواداران آزادی سیاهان» دربارهٔ آزادی.

۳۳۲ 🖻 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

در «کنگرهٔ ملّی افریقا» به ریاست نلسون ماندلا و «نهضت آگاهی سیاهان» پیشتر به رهبری استیو بیکو ۲ دیده می شود ...در برابر موانع مستمر همچنان بسیار شاداب و سرزنده است[۶]. درونمایه های هویت و غرور سیاهان به همراه سخت کارکردن، مسئولیت پذیری و خودداری از مصرف الکل و مواد مخدر و آمیزش جنسی با غیر از همسر خود، «در راهپیمایی یک میلیون نفری مردان» در سال ۱۹۹۵ به رهبری عالی جناب لوییس فراخان ۲ از «امّت اسلام»<sup>۵</sup>، و در «راهپیمایی یک میلیون نفری زنان» در سال ۱۹۹۷ به نحو چشمگیری به نمایش گذاشته شد.

مفهوم آزادی در هستهٔ ایدئولوژی آزادی سیاهان در شکل ۸–۲ به طور خلاصه نمایش داده شده است.

آزادی زن (زنباوری) ممکن است تصور شود که آغاز نهضت «آزادی زن» و ایدئولوژی آن فقط در دههٔ ۱۹۶۰ بوده باشد. در واقع، زنباوری تاریخی طولانی دارد. با این حال، این تاریخچه تا همین اواخر نیمه پنهان مانده بود و فریاد زنان پوشانده یا نشنیده گرفته می شد. به هر روی، چند صدا از آنان به ما رسیده است. ابیگیل آدامز <sup>۶</sup> از همسرش، جان آدامز <sup>۲</sup>، که عازم «کنگرهٔ قارهای»<sup>۸</sup> سال ۱۷۷۶ بود در نامه ای چنین می خواست: «خانمها را به یاد داشته باشید و بیش از نیاکانتان نسبت به آنان بخشنده و منصف باشید. به شوهران اختیارات نامحدود ندهید. به یاد داشته باشید که هم مردان اگر دستشان برسد خودکامه می شوند. اگر به خانمها توجه و دقت کافی نشود، ما مصم به شورشیم، و خود را به قوانینی که در تصویبشان هیچ نماینده یا نظری نداشته باشید که هم نخواهیم دانست» (۱). مری ولستونکرافت<sup>۹</sup> هم با روحیهٔ مشابهی توماس پین<sup>۱۰</sup> را برای نگارش حقوق انسان <sup>۱۱</sup> و نادیده گرفتن حقوق زنان سرزنش می کند و در کتاب اثباتی بر حقوق زن<sup>۱۱</sup>

- 2- Black Consciousness Movement
- 5- Nation of Islam
- 8- Continental Congress
- 11- The Rights of Man



مرى ولستونكرافت گادوين (١٧٥٩-١٧٩٧)

بود. مبارزان حق رأی برای زنان در انگلستان و امریکا خواستار حق رأی برای زنان شدند، در حالي كه گروهي ديگر در پي اعمال نفوذ بر نمايندگان مجلس و گذراندن قوانين تنظيم خانواده بودند. بسیاری از اعضای نهضت زنان امریکا در اوایل سدهٔ نوزدهم -سارا گریمکه، مارگارت فولر، لوسى استون، ساجر نرتروث، اليزابت كيدي استنتون، و ديگران \_در نهضت مبارزه با بردهداري هم فعال بودند. أن گونه كه أنان خاطرنشان ميكردند وضعيت زنان و بردگان از لحاظ بسیاری شبیه هم بودند: هردو از حق رأی محروم بودند، نمی توانستند مناصب دولتی داشته

- 2- Sarah Grimké 1- suffragists
- 5- Sojourner Truth 4- Lucy Stone
- 3- Margaret Fuller
- 6- Elizabeth Cady Stanton

۳۳۴ 🖬 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

باشند، حق تملک دارایی به نام خود را نداشتند، یا حق نداشتند ارباب یا شوهر بدرفتار را ترک کنند[۸]. دیگران، مانند سوزان. آنتونی، در نهضت خویشتنداری فعال بودند زیرا از همسران و فرزندان بسیاری سوء استفادهٔ جنسی می شد یا توجهی به آنان نمی شد یا کتک می خوردند و شوهران یا پدران الکلی ترکشان می کردند. بدین ترتیب، نهضت زنان به مثابه کوششی برای پیشبرد اهداف نه فقط زنان بلکه همچنین از آنِ دیگر ستمدیدگان آغاز شد.

واکنش بسیاری، شاید بیشتر، مردان نادیده گرفتن یا تمسخر زنانی بود که جرأت داشتند چنان مطالبات انقلابی و غریبی را پیش بکشند. مثلاً، جان آدامز، در پاسخ به نامهٔ ابیگیل نوشت: «کاری جز خنده ازم بر نمی آید.» با بالا گرفتن نهضت زنان در سدهٔ نوزدهم، این نهضت موضوع لطیفهها و کاریکاتورها قرار گرفت؛ سرمقالهٔ روزنامهها پیش بینی می کردند که اگر این زنهاپیش ببرند، شوهران باید در حالی که همسرانشان کار می کردند و به میخانه می رفتند تا ویسکی بنوشند و سیگار برگ دود کنند از بچهها نگهداری کنند. با این حال، همهٔ مردان هم مسخره نمی کردند؛ بعضی خطر مضحکه شدن را می پذیرفتند و از زنان جانبداری می کردند. در انگلستان، ویلیام تامسون<sup>۱</sup> کتاب استغاثهٔ نیمی از نژاد انسان<sup>۲</sup> (۱۸۲۵) را منتشر کرد و جان استوارت میل از انقیاد زنان (۱۸۶۹) انتقاد کرد، همچنانکه فریدریش انگلس در کتاب منشا خانواده، دارایی خصوصی و دولت<sup>۳</sup> (۱۸۸۴) به دفاع از آنان پرداخت. در ایالات متحد، فردریک داگلاس<sup>۳</sup>، بردهٔ پیشین، در جانبداری از نهضت نوپای زنان گفت و نوشت، و ویلیام فردریک داگلاس<sup>۳</sup>، هوادار مبارزه با بردهداری، سرمقاله هایی در دفاع از حقوق زنان نگاشت ۱۹

در سدهٔ بیستم، گونه ها یا انواع چندی از زنباوری، اغلب در ترکیب با اید تولوژیهای دیگری چون سوسیالیسم و آنارشیسم بر آمده است. مثلاً، زنباوران سوسیالیست استدلال میکنند تا زمانی که سوسیالیسم جای سرمایه داری را نگیرد، زنان نمی توانند آزاد شوند [۱۰۰]. زنباوران آنارشیست مدعی اند که تا زمانی که دولت وجود دارد زنان هم زیر ستم خواهند بود [۱۰۱]. زنان زنباور جدایی خواه و همجنس باز مدعی اند تا زمانی که زنان در رابطه با مرد و وابسته به اویند

5- William Lloyd Garrison

<sup>1-</sup> William Thompson 2- An Appeal of One-Half of the Human Race

<sup>3-</sup> Origins of the Family, Private Property and the State 4- Frederick Douglass

ایدئولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۳۵

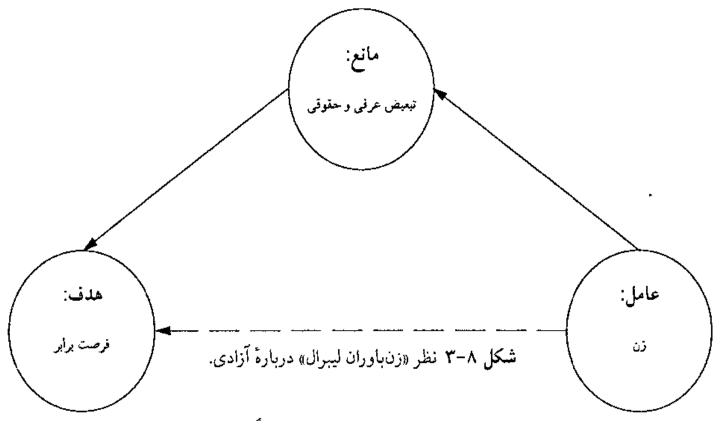
ستم خواهند کشید <sub>[۱۲</sub>]. اما شاید دو گونهٔ بسیار نافذ و مهم معاصر، دیدگاههای زنب*اوران لیبرال*<sup>۱</sup> و زنب*اوران تندرو*<sup>۲</sup> باشند.

جنبش آغازین زنان عموماً نمایندهٔ دیدگاه اول یا زنباوری لیبرال است. انگیزشهای این نهضت همانند گونهٔ حقوق مدنی در نهضت آزادی سیاهان به طور عمده آرزوی غلبه بر صورتهای آشکار تبعیض در ازدواج، فرصتهای آموزشی، حقوق قانونی و، بالاتر از هُمه، حق رأی ربوده است. یا تصویب متمم نوزدهم قانون اساسی، حق رأی در سال ۱۹۲۰ در ایالات متحد به دست آمد هدف زنباوران لیبرال رفع این موانع قانونی و عرفی بوده است. خواستهٔ آنان این بوده که زنان از همان حقوق و فرصتهای مردان برخوردار شوند. نموداری از برداشت آنان از آزادی در شکل ۸-۳ خلاصه شده است.

دومین مرحلهٔ زنباوری تندرو وستیزه جوتر و ایدئولوژی آن نخست در اواخر دههٔ ۱۹۶۰ ظهور کرد سروکار اینان نه تنها با تبعیض آشکار جنسی بلکه همچنین با برملاسازی و فائق آمدن بر اشکال زیرکانهتر این تبعیض با عنوان جنسیت باوری ۲ بوده است. جنسیت باوری مجموعهٔ باورها و نگرشهایی دربارهٔ حقارت فطری و نقصهای گوناگون فرضی ـ عقلی، جسمی، عاطفی، روحی، و غیره ـ در زن است که مانع برابری زنان با مردان می شود. زنباوری تندرو می کوشد این باورها و نگرشهای جنسیت گرایانهٔ رایج در بین مردان \_ و از آن مهمتر \_ در بین بسیاری زنان را برملا و نقد کند و بر آنها فایق آید هر چه زنان در این نظرات جنسیت گرایانه مشارکت داشته باشند، به همان اندازه دچار انزجار از خود و فقدان احترام برای خود و دیگر زنان می شوند.

این گونه نگرشها و باورهای جنسیتگرایانه شامل موارد زیر است اما به اینها محدود نمی شود: موفقیت در کوششهای علمی، ورزشی، یا دیگر زمینه ها، بویژه در رقابت با مردان، «غیر زنانه» است؛ دختران استعداد ریاضی (یا علوم، یا بازی سافت بال) ندارند؛ همان اعمالی که وقتی مرد انجام دهد «جسورانه» و «محکم» به شمار می آید، وقتی از زنی سر بزند «ریاست مآبانه» و «پرخاشگرانه» است؛ عمل مردی که امتیاز بدهد یا سازش کند «سیاستمدارانه» به حساب می آید، حال آنکه در مورد زن در شمار «ضعف» است؛ مرد «خشمگین» اما زن

۳۳۶ 🗈 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک



«پتیار»» می شود؛ زنی که به او تجاوز به عنف می شود احتمالاً دلش می خواسته و خود موجب تحریک بوده است؛ و مانند اینها. اینها و بسیاری قالبهای ذهنی، نگرشها و باورهای جنسیت گرایانهٔ دیگر در بین مردان بسیار رأیج است. اما زنباوران تندرو می گویند زنان نه تنها باید جنسیت باوری مردان را مخاطب قرار دهند و کوشش کنند بر آن فائق آیند، بلکه باید بر جنسیت باوری خود هم غلبه کنند. تا زمانی که زنان تشخیص ندهند که غل و زنجیرهایشان تا اندازهای «قیدهای ذهن ساختهٔ» خودشان است نمی توان امید داشت که آنها را بگسلند. به سخن دیگر، لازم است زنان باورها و نگرشهای جنسیت نگرانه دربارهٔ مسئولیتها و محدودیتهای درونی شده و فرضی جنس خود را باز شناسند و بر آنها فائق آیند.

زنباوران در مبارزه با جنسیتباوری راهکارهای چندی را دنبال کردهاند. در دههٔ ۱۹۶۰ و بویژه اوایل دههٔ ۱۹۷۰، برای این منظور «گروههای ارتقای آگاهی» ـگروههایی کوچک از زنان که برای گفتگو دربارهٔ تجربههای خود با مردان و احساسشان به آنان، به زنان، رابطهٔ جنسی، عشق، ازدواج، فرزند، پدر و مادر، شوهر، معشوق، و دوست دور هم جمع می شدند ـ تشکیل گردید. تظاهرات و راهپیماییهای «شب را پس بگیرید»<sup>۱</sup> برای اعلام جنایت تجاوز به عنف برگذار می شد. مراکز مشاورهٔ زنان و پناهکده برای زنان مضروب افتتاح می شدند و از زنان دعوت می شد دربارهٔ مشکلاتشان حرف بزنند و برایشان چارهای بیندیشند. برنامههای درسی زنان در اید نولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۳۷

دانشکدهها و دانشگاهها آغاز شد تا زنان بتوانند تاریخ زن (یا «سرگذشت زن») و دیگر موضوعات را از منظری زنباورانه مطالعه کنند. هواداران آزادی زنان با چنین روشهایی با نگرشها و باورها و قالبهای ذهنی جنسیتگرایانهای که مرد وزن به یکسان به آن دچارند روی در رو شده و در برابرشان مقاومت کردهاند[۱۳].

برخلاف زنباوران ليبرال، كه بيشتر مايل اند بر برابري اساسي و يكسان بودن دو جنس تأكيد کنند ...بویژه حقوق برابر، فرصتهای برابر، و دستمزد برابر برای کار مشابه \_زنباوران تندرو به تأکید بر تفاو تهاگرایش دارند. مردو زن نه تنها ساختار زیستی متفاو تی دارند بلکه ارزشها، بینشها و نگرشهای متفاوتی هم دارند. بنابر استدلال اینان زن باید برای متفاوت بودن آزاد باشد و این تفاوتها را باید محترم شمرد و محافظت کرد. بارزترین صورت این تفاوتها را می توان در نگرش نسبت به جنس یافت. برخلاف زنان، بسیاری مردان آمیزش جنسی را از عشق، اعتماد و احترام جدا می بینند. بنابراین عمل جنسی سیمای جدا ناشدنی عشق و احترام متقابل نیست، بلکه هیچ رابطهٔ ضروری با عواطف یا فعالیتهای دیگر ندارد. این نگرش به سهم خود بر نگرش مردان در دیگر حوزهها نیز تأثیر میگذارد. مثلاً، مشخصاً بر نگرش نسبت به زنانی که در ادبیات و فیلمهای مستهجن به نمایش در میآیند آشکار است. زنان در آنجا به صورت تن محض یا بخشهایی از بدن \_به مثابه «اشیای جنسی» \_تصویر می شوند تا شخص کامل؛ زنان چینان تصویر می شوند که [گویی] از درد، پستی و خواری لذت می برند؛ همیشه تابع مردان اند که مغرور، بیرحم، و بیملاحظه نمایانده میشوند. پس، تعجبی ندارد که زنباوران تندرو ــبر خلاف زنباوران ليبرال \_اغلب به نبرد سياسي و حقوقي با هرزهنگاري و هرزهنگاران مى ير دازند [١٢].

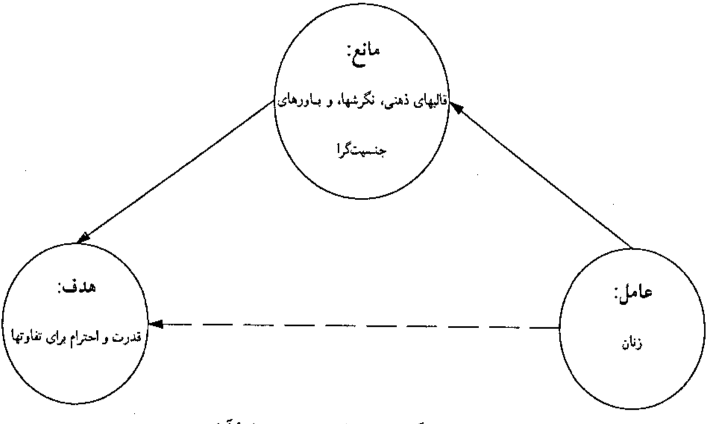
در شکل ۸-۴ خـلاصهای از نـظر آزادی و آزادسازی در هسـتهٔ ایـدئولوژی جَـَتاح تـندرو زنباوران در نهضت آزادی زنان نمایش داده شده است.

### آزادى همجنسبازان

نهضت آزادی همجنس بازان و ایدئولوژی آن در عرصهٔ سیاست نسبتاً تازهوارد است. شاید ابتدا این گفته عجیب به نظر برسد، چون قدمت همجنس خواهی به همان اندازهٔ ناهمجنس خواهی

۳۳۸ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

است. در آتن باستان مثلاً، در زمان سقراط، افلاطون و ارسطو، مردان معترف بودند که آمیزش با جنس مخالف برای بچهدار شدن و تداوم نسل ضروری است، اما آنان این را هم خاطرنشان کردند که فعالیتهای ضروری، مثل خوردن و خوابیدن، لزوماً والا و زیبا نیست. به دیدهٔ آنان



شکل ۸-۴ دیدگاه «زنباوران تندرو» دربارهٔ آزادی.

عشق به همجنس برتر و تعالیبخشتر از عشق به جنس دیگر است زیرا رابطهٔ صمیمانه بین دو انسان برابر (مرد با مرد یا زن با زن) را مینمایاند تا بین دو انسان نابرابر (مرد با زن)[۱۰۵. در روم باستان هم اغلب نگرشهای مشابهی رایج بود.

به هر روی، اگر جهان کلاسیک هم پذیرای همجنس بازی بود، دینهایی که در خاور میانه ظهور کردند نگاه کاملاً متفاوتی نسبت به موضوع داشتند. بنابر تفسیر سنتی از آموزه های یهود، مسیحیت و اسلام همجنس بازی در حکم گناه، انحراف و پدیده ای غیر طبیعی محکوم بوده است [۲۰]. بر اساس همین آموزه ها همجنس بازان را مورد پیگرد قرار داده اند. در قرون و سطی گاه همجنس بازان را زنده زنده در آتش می سوزاندند، و تا همین اواخر در اغلب کشورهای غربی همجنس بازی جنایتی بود که مجازات زندان در پی داشت. در بعضی کشورهای خاور میانه و نزدیک، هنوز هم چنین است. در چندین ایالت در ایالات متحد امریکا هنوز هم قوانین موبوط به «لواط» رابطهٔ جنسی بین اشخاص همجنس را ممنوع می کند. حتی در کشورهای که مجازاتهای قانونی لغو شده است یا اجرا نمی شود، دیگر صورتهای تبعیض همچنان رایج است. در جوامع ايدنولوژيهاي آزاديبخش و سياست هويّت 🖻 ۳۳۹

متعددی، همجنسبازان برای تأمین شغل، مسکن و مراقبت پزشکی با مشکل روبهرویند ـدر سالهای اخیر از ترس ایدز مشکلات شدیدتر هم شده است. مادران و پدران همجنسباز را اغلب از حق سرپرستی کودکانشان محروم کردهاند. گاهی معلمانی که به همجنسبازی اقرار میکنند شغل خود را از دست میدهند، همچنانکه در نیروهای مسلح و دیگر مشاغل دولتی نیز چنین است.

در برابر این موانع، نهضت آزادی همجنس بازان به تدریج از خاستگاههای متعددی پدیدار شد. یکی از این خاستگاهها «دختران بیلیتیس» بود که برای حفظ و پیشبرد منافع مساحقه کاران سازمان یافته بود. یکی دیگر، به نام انجمن ماتاچین ، در سال ۱۹۵۰ سازمان یافت که همبستگی و حرمت نفس را در بین همجنس بازان ارتقا بخشید هر دو نهضت هوادار حقوق مدنی و قانونی، پذیرفته شدن روان شناختی و احترام و خودیاری بود. انجمن ماتاچین به شدت با این اندیشه که همجنس بازی نوعی بیماری روانی است و بنابراین لازم است «درمان» شود مبارزه کرد. در سال ۱۹۷۳ انجمن روان پزشکی امریکا موافقت کرد و همجنس بازی را از سیاههٔ اختلالات روانی خارج کرد.

تابستان سال ۱۹۶۹ زمان سرنوشتسازی برای جنبش آزادی همجنس بازان در ایالات متحد بود. صبح زود بیست و هشتم ژوئن، پلیس به میهمانخانهٔ استون وال<sup>۳</sup> میخانهٔ همجنس بازان در شهر نیویورک ریخت تا صاحب آنجا را مرعوب و تعدادی از آنان را دستگیر کند. این گونه یور شهای پلیس به هیچ روی غیر معمول نبود. با این حال، این بار صاحبان میخانه مقاومت کردند. در اندک مدتی شور شی تمام عیار به راه افتاد. پلیسها، زیر ضرب پاره آجر و بطری، با شتاب عقب نشستند. شور ش سه روز ادامه داشت، در این مدت بسیاری از زنان و مردان همجنس باز در خود احساس تازه یافته ای از قدرت و غرور را یافتند. می توان گفت که شور ش سال ۱۹۶۹ استون وال آغاز نهضت جدید آزادی همجنس بازان در امریکا است (۱۳).

بسیاری از همجنس بازان زن و مرد با برچسب همجنس بازی و یا هر آنچه در نظر آنان قید و بندهای خودساخته است مخالفت میکنند. بعضی طرفدار صورتهای پر زرق و برق برای ابراز

۳۴۰ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

هویت همجنسبازی خویشاند. «ملکههای زنانه پوش» آشکارا رابطهٔ جنسی «درست» را به سخره می گیرند، و سیاه پوشان «پسران چرم پوش» ، «مو تورسواران» و مساحقه کاران «مردانه پوش» قالبهای ذهنی رایج در مورد «زن گونگی» مردان همجنس باز را به مبارزه می طلبند. اغلب این نوع بیان صریح هویت و آمیزش همجنس بازانه با سانسور یا سرکوب رسمی، بویژه از سوی پلیس و «جوانانی که همجنس بازان را کتک میزنند» رو به رو می شوند.

نهضت آزادی همجنس بازان دو هدف را دنبال میکند. زنان و مردان همجنس باز سازمان یافتهاند تا قوانین تبعیض آمیز را لغو کنند و به فرصتهایی دست یابند که در گذشته از آنان دریغ مي شد. و علاوه بر مخالفت با تبعيض آشكار، آزاديخواهان همجنس باز كو شيدهاند بر نگر شها و باورهای نادرست در مورد همجنسبازان فائق آیند. این باورهای ناشی از هم**جنسبازهراسی<sup>۷</sup>** شامل موارد زیر است. اما محدود به اینها نیست: همه یا بیشتر همجنس بازان کو دکان را آزار جنسی میدهند؛ همجنسبازان عموماً در پی آناند که کودکان و جوانان را به صفوف خود بکشانند؛ همهٔ همجنس بازان از نظر جنسی هرزهاند؛ همجنس بازی نوعی انحراف و ترجیح نابهنجار جنسی است که می تواند و باید از طریق روان پزشکی یا طریقههای دیگر اصلاح شود؛ اغلب همجنسبازان در عمق وجودشان در واقع خواهان درست شدناند، همجنسبازان اگر به اندازهٔ لازم تلاش کنند می توانند درست شوند؛ و مانند اینها. این گونه باورهای همجنس باز هراسانه نه تنها در بین بسیاری از غیر همجنس بازان رایج است، بلکه حتی بعضی همجنس بازان هم که این نگرشها را درونی کردهاند از خود و اشخاص دیگر مثل خودشان نفرت یافتهاند. هدف ایدئولوژی نوپای آزادی همجنسبازی هم غلبه بر تبعیض آشکار و هم بر باورها و نگرشهای همجنس باز هراسانه ای است که در بین بسیاری از غیر همجنس بازان رایج است و بعضی همجنس بازان نیز آنها را درونی کردهاند [۸]. این نهضت تشویق و پشتیبانی از زنان و مردان همجنس بازی را فرا آورده است که می خواهند از «نهانگاه بیرون آیند» و جهتگیری جنسی خود را علنی کنند. از جمله وسایل دستیابی به این هدف ایجاد مراکز مشاوره برای همجنس بازان، گروههای پشتیبان و تـظاهرات و راهـپیماییهای «غرور هـمجنسبازانـه» است. آزادیـخواهـان

1- Drag queens

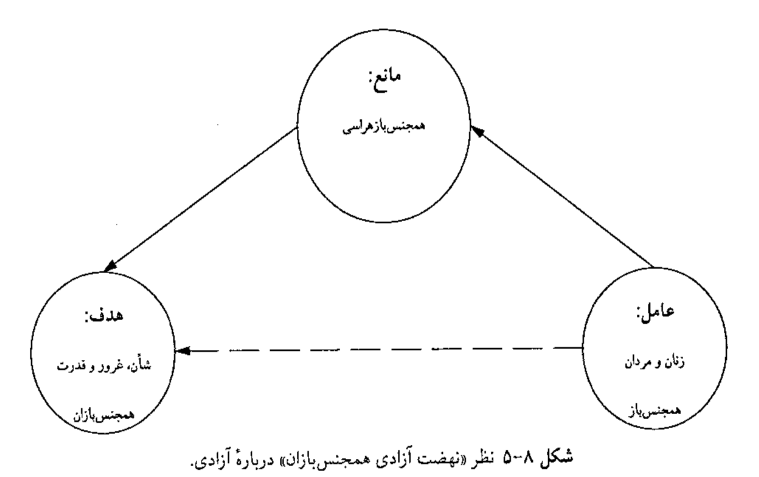
2- leather boys

4- butch

- 5- effeminacy
- 6- gay-bashers 7- hor
  - 7- homophobic

ایدئولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۴۱

همجنسباز برای نهضت خود نماد مثلث صورتی وارونه را برگزیدهاند تا یادآور ستمی باشد که نازیها همجنسبازان را مجبور میکردند در اردوگاههای نازی بازوبندهای مثلث صورتی ببندند. امروز اگر نگوییم ایدئولوژی، ترفندهای نهضت آزادی همجنسبازی، نسبتاً متنوع است. بعضی همجنسبازان از لحاظ سیاسی محافظه کارند، در پی پذیرفته شدن و «جایی بر سر میز»ند، آن طور که جمهوریخواهان کلبهٔ چوبی میگویند[۱۰]. دیگران اصلاح طلبان لیبرالی اند که



می کوشند در نهادهای غالب جامعه، از جمله نهادهای نظامی جای بگیرند ۲۰۱۱. گروهی دیگر می خواهند بیرون از جریان غالب در مقام منتقد مبارز جامعهٔ همجنس بازهراس باقی بمانند. جماعت او اخواهر ۲، جامعهٔ مساحقه کاران ۲، عمل ۲، و گروههای دیگر موضع مبارزهٔ «رو در رو» را برگزیده اند تا اندوه همجنس بازان را اعلام نمایند ۲۱۱۱. به هر روی، این چنین تفاو تهایی در درون نهضت آزادی همجنس بازان بیشتر بر سر راهکارها و ترفنده است و کمتر به اندیشه ها و اصول بنیادینی می پردازند که شامل آزادی است. از این رو، مفهوم آزادی یا رهایی در هستهٔ اید ئولوژی آزادی همجنس بازی را می توان در شکل ۸–۵ خلاصه کرد.

### آزادی بومیان

طی چهل سال گذشته، نهضتهای متعدد بومیان بارز و به طور روزافزون ستیزه جو شدهاند. این اقوام بومي بوميان استراليا، مائوريهاي نيوزلند، نخستين ملل در كانادا و بـوميان امـريكا در ایالات متحد را دربر میگیرند. با وجود فاصلهٔ جغرافیایی بسیار زیادی که بین آنهاست، مطالبات این مردمان از چند نظر شباهتهای تکاندهندهای دارد. نخست و آشکارتر از همه اینکه آنان در زمینهایی سکونت دارند که نیاکانشان نخستین ساکنان شناختهٔ آن بودهاند. دوم، سرزمینهای اجدادیشان را بعداً استعمارگران اروپایی تصرف کرده و از آنان گرفتهاند. سوم، بدینسان، این مردمان بومی در زمینهای خود بیگانه و خارجی شدهاند. مبلغان مسیحی، دین، فرهنگ و سنتهای آنان را با عناوین «ابتدایی»، «نامتمدن» و «وحشی» مسخره کردند؛ در مواردی هم مجبورشان کردند روشها و باورهایی اختیار کنند که برایشان ناآشنا و بیگانه بود. چهارم این مردم که سرزمینشان را گرفتهاند، از غرور محروم شده و قدرت سیاسیشان انکار، و فرهنگشان خواریا نابود شده حس هویت خود \_اینکه در مقام یک ملت که و چهاند \_را از دست دادهاند. و سرانجام، پنجم اینکه نابودی فرهنگ و هویت آنان مجموعهای از تباهیهای اجتماعی را به همراه آورده: میزان زیاد بیکاری، اعتیاد به الکل، خودکشی، و دیگر مسائل اجتماعی ناشناخته برای پدرانشان این زمان طاعون مردم بومی شدهاند. هدف گروههای متعدد آزادی بومیان شکستن دور باطل فقر، انقیاد اقتصادی و اجتماعی، و بی قدرتی سیاسی از طریق فراخواندن و اعادهٔ هو يت گروهي از دست رفته يا در محاق فراموشي فرو رفته است.

در سدهٔ نوزدهم و بویژه اوایل سدهٔ بیستم، مهاجرت سفیدپوستان به سرزمینهای مردمان بومی امریکای شمالی، استرالیا، نیوزیلند، وجاهای دیگر موجب نوعی رقابت بر سر منابع همیشه کمیاب \_زمین، شکار، الوار، موادکانی \_گردید. شمار روزافزون مهاجران اروپایی و فناوری پیچیدهشان \_اسلحه، راهآهن، کشتیهای بخار و مانند اینها \_آنان را بر مردمان بومی که در برابرشان قرار داشتند مسلط گردانید. در نتیجه مردمان بومی نه تنها از نظر نظامی، بلکه از لحاظ سیاسی، اقتصادی، و فرهنگی نیز شکست خوردند. بومیان از اجرای بسیاری رسوم و ایدئولوژیهای اَزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۴۳

عادات اجداد خود نهی شدند؛ کودکانشان را به اجبار به مدرسههای مبلغان مسیحی یا مدرسههای دیگر فرستادند و در آنجا سخن گفتن به زبان پدران و نیاکانشان ممنوع بود؛ به انواع وسایل آنان را وادار کردند تا نسبت به مهاجران سفیدپوست و «متمدن» احساس حقارت کنند و از شیوههای «وحشیانه» زندگی نیاکانشان شرمنده باشند. بسیاری از بچههای بومی را به فرزندخواندگی خانوادههای سفیدپوست دادند، که اغلب از آنان به عنوان نیروی کار ارزان استفاده میکردند. در مجموع، این سیاستها برابر با «نسلکشی فرهنگی» است ماگر نگوییم ریشه کن کردن عملی قومهایی به طور کامل.

مثلاً آنچه بر سر بومیان استرالیا آمد را در نظر آورید بین سالهای ۱۹۱۰ تا اوایل دههٔ ۱۹۷۰ حدود ۱۰۰,۰۰۰ کودک بومی \_یک سوم کُل جمعیت بومی کنونی \_را به این بهانه که بومیان «نژاد نفرین شدهاند» به زور از خانواده هایشان جدا کردند. بچه هایی را که پوست روشنتری داشتند به خانواده های سفیدپوست استرالیایی سپردند. بچه هایی را که پوستشان تیره تر بود به یتیم خانه ها بردند اما در اختیار خانواده ها قرار ندادند. هر دو گروه کودکان مجبور بودند به انگلیسی سخن بگویند و سخن گفتن به زبان بومی و اجرای مراسم دینی و سنتی پدر و مادرهای طبیعیشان ممنوع شد. «نسل ربوده» نتیجهٔ این سیاست «نجات» کودکان بومی از دست پدر و مادرهایشان شد.

عبارت «نسل ربود»» را جان هوارد<sup>۱</sup>، نخست وزیر استرالیا، در پوزش خواهی شخصی خود از بومیان در ماه مهٔ ۱۹۹۷ به کار برد. هوارد در برابر انجمن آشتی استرالیا گفت: «برای طرز برخورد نسلهای گذشته با مردم بومی و بی عدالتیهایی که متحمل شدهاند، در اندوه عمیق هموطنان استرالیاییم شریکم». رهبران بومی گرچه این پوزش را شروع خوبی دانستند، آن را صرفاً پوزشی شخصی انگاشتند. بومیان خواستار پوزش خواهی رسمی حکومت استرالیا (نخست وزیر و مجلس) و پرداخت خسارت نقدی برای آسیبهای جمعی و فردیشان اند. کمیسیون حقوق بشر دولت مرکزی استرالیا موافقت و توصیه کرده است که بودجه ای برای جبران خسارت قربانیان

۳۴۴ 🗆 اید نولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

که نسل کنونی استرالیاییهای سفیدپوست نباید تاوان آنچه پدران و نیاکانشان بر سر بومیان آوردهاند بپردازند[۱۲۲].

تنها استرالیا نبوده که بامردم بومی خود بدرفتاری کرده است. نسلهای گذشتهٔ کاناداییها و امریکاییها از جملهٔ دیگرانی اند که با مردمان بومی خود معاملهٔ بهتری نکرده اند. بعضی از این بدرفتاریها حاصل کوششهایی خیرخواهانه، گرچه گمراهانه، برای «تربیت» و «متمدن کردن» مردمان به اصطلاح «وحشی» و «برای خیر خودشان» بوده است. بعضی از این سیاستهای پدرسالارانه هر چقدر هم که خیرخواهانه بوده باشد، نتایج شدیداً زیان باری داشته است. از دست دادن هویت، قدرت و غرور، مجموعهای از تباهیهای اجتماعی را به بار آورده است، از آن جمله: میزان زیاد بیکاری، بیماریهای روانی، اعتیاد به الکل و سندروم جنینی الکل<sup>۱</sup>، خودکشی و قتل. پوزش خواهی رسمی حکومت کانادا در سال ۱۹۹۸ از مردمان بومی برای ستمکاریهای گذشته کفارهٔ این بدرفتاریهاست. حکومت مناطق شمال غربی کانادا را هم تقسیم کرده که منطقهٔ تازهای به وجود آورد میوا وت<sup>۳</sup> یا «سرزمین ما» –تا حکومت مردم بومی در سال ۱۹۹۹ در آنجا آغاز شودر۳۱].

نهضت سرخپوستان مبارز امریکا<sup>۲</sup> در پی اعادهٔ حس هویت، قدرت، غرور و شأن امریکاییهای بومی است که میگویند از آنان گرفته شده است. اینان برای این کار شیوه های متنوعی دارند. یک راهکار جنبهٔ فرهنگی گسترده است و هدفش پرورش حس هویت و غرور از طریق فراخوان قبیلهای و جادوگران قبایل <sup>۲</sup>، مراسم طبالی، خانه های بهداشت و مهمتر از اینها «مکتبخانهٔ کوچولوهای سرخپوست» برای پرورش بچه های سرخپوست است. نهضت سرخپوستان امریکا قالب واره های سرخپوستی را در مطبوعات، سینما و تلویزیون برملا و از آن انتقاد کرده است. از نگاه تاریخی، هالیوود بومیان امریکا را یا به صورت قاتلان خونخوار یا و حشیان اصیل ترسیم کرده است. هر سفید پوستان و سرخپوستان را در امریکای شمالی مخدوش میکند. نهضت سرخپوستان موید بومیان امریکا را یا به صورت قاتلان خونخوار یا و حشیان اصیل ترسیم کرده است. هر موید پوستان و سرخپوستان را در امریکای شمالی مخدوش میکند. نهضت سرخپوستان موید بومیان امریکا را یا به مورت قاتلان موانخوار یا و مشیان اصیل ترسیم کرده است. هر موید پوستان و سرخپوستان را در امریکای شمالی مخدوش میکند. نهضت سرخپوستان

4- Powwows

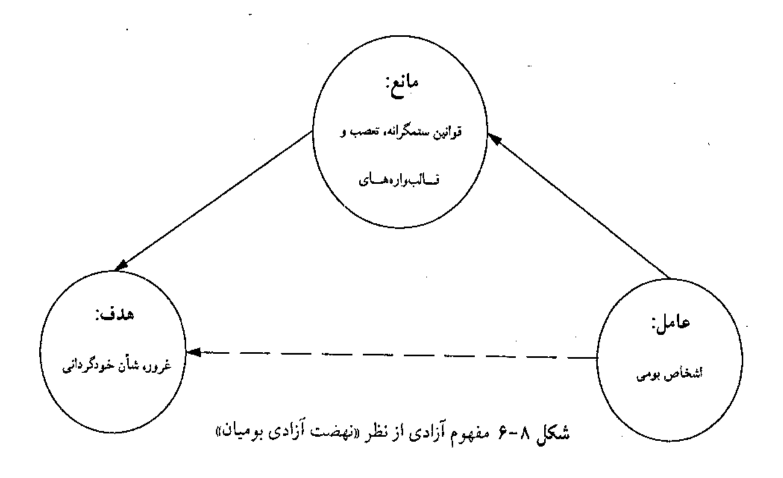
ایدئولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۴۵

بزرگ ورزشی، از جمله سرخپوستان کلیولند، شجاعان آتلانتا، و سرخپوستان واشنگتن مبارزه میکند. تجسم کنید اگر اسم بـعضی تـیمها را یـهودیان کـلیولند یـا دهـاتیهای واشـینگتن یـا رنگپریدگان آتلانتا میگذاشتند، چه غوغایی به پا میشد. سرخپوستان میگویند ایـن نشـان میدهد که بومیان امریکا از احترام گروههای اجتماعی دیگر محروماند.

به رخ کشیدن قرار دادشان و دیگر حقوقشان به نبر دهای حقوقی بین بو میان امریکا و حکومتهای محلی، ایالتی، و مرکزی کشیده است. مثلاً، اخیراً بو میان در و یسکانسین و مینه سو تا خواستار حق ماهیگیری با نیزه شده اند که طی قرار دادهای سدهٔ نوز دهم برای آنان تضمین شده بود. این کار خشم ماهیگیران سفید پوست را برانگیخته و به برخور دهای حقوقی و گاهی به رویارویی عملی در محل مرافعه کشیده است. تاکنون دادگاههای ایالتی و مرکزی حکم کرده اند که قرار دادها همچنان معتبر است و حق قبیله ای ماهیگیری با نیزه را رعایت کرده اند. با این حال، بعضی بومیان امریکا معتقدند فقط در دادگاههای قبیله ای خودشان می توانند به عدالت دست محاکمه شوند. بلکه، خاطیان سرخپوست باید در دادگاههای ریش سفیدان قبیله محاکمه و به یابند. آنان می گویند سرخپوستانی که قانون را نقض میکنند نباید در دادگاههای «سفید پوستان» محاکمه شوند. بلکه، خاطیان سرخپوست باید در دادگاههای ریش سفیدان قبیله محاکمه و به ایابند. آنان می گویند سرخپوستانی که قانون را نقض میکنند نباید در دادگاههای «سفید پوستان» محاکمه شوند. بلکه، خاطیان سرخپوست باید در دادگاههای ریش سفیدان قبیله محاکمه و به ایابند. آنان می گویند سرخپوستانی که قانون را نقض میکنند نباید در دادگاههای «سفید پوستان» محاکمه شوند. بلکه، خاطیان سرخپوست باید در دادگاههای ریش سفیدان قبیله محاکمه و به ایابند به خطاهایش و به و ظایف اجتماعیش بیندیشد. (در مواردی نادر، دادگاههای امریکا اجازهٔ چنین مجازاتهایی را برای بار نخست در مورد بزهکاران نوجوان به مثابه چارهای دیگر مجاز دانستهاند.)

چنین باورها و عملکردهایی با لیبرالیسم کلاسیک، با تأکید آن بر فردگرایی، عدالت بی اعتنا به رنگ پوست و برابری در پیشگاه قانون مغایر است. منتقدان مدعی اند که مجاز دانستن محاکمهٔ بومیان امریکا در دادگاههای قبیلهای به منزلهٔ برخورد خاصی با این گروه است. و گروهها برخلاف افراد، دارای حق نیستند. اما امریکاییان بومی و دیگر بومیان اصرار دارند که حقوق و شأن فردی آنان مستلزم احترام به حقوق و شأن قومی آنان است. هویت یکایک اعضای قومی بومی مقید به هویت قوم اوست \_یا باید باشد. پس برای آزادی فرد نخست لازم است قومش به منزلهٔ گروهی اجتماعی از موانعی که استعمارگران سرزمینشان بر آنان تحمیل کرده اند رها شوند. این مفهوم آزادی در شکل ۸-۶ آمده است.

۳۴۶ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک



یزدان شناسی آزادیبخش طی سی سال گذشته نوع متفاوتی از نهضتهای آزادیبخش به صورت یزدان شناسی آزادیبخش ظهور کرده است. هدف این نهضت معطوف ساختن توجه به نکبت بیچارگان، بویژه در کشورهای جهان سوم، و الهام بخشیدن به مردم، از جمله فقیران، برای پایان دادن به فقر شان است. هر چند که دیگر فرقههای مسیحی نیز از یزدان شناسی آزادیبخش تأثیر پذیرفته اند، این نهضت بیش از همه در کلیسای کاتولیک ژم پدید آمده است. کانون توجه این نهضت امریکای لاتین بوده است، جمعیت غالبش کاتولیک است و بسیاری در فقری نومیدانه زندگی میکنند؛ اما یزدان شناسی آزادیبخش در افریقا، آسیا، اروپا، و امریکای شمالی هم طرفدارانی دارد.

دغدغهٔ یزدان شناسی آزادیبخش فراتر از دغدغهٔ مسیحیت سنتی برای نجات روح در دنیای پس از مرگ است و علاوه بر آن، و شاید با تأکیدی بیشتر، همگان را در این زندگی خاکی به اقدام سیاسی و حتی انقلابی به خاطر بیچارگان فرا میخواند. پس، تعجبی ندارد که در درون کلیسای کاتولیک، به ویژه در امریکای لاتین، موضوعی بسیار مناقشه برانگیز باشد. بعضی این نهضت را کوششی برای آمیختن تعالیم عیسی (ع) با آموزه های مارکس میدانند و منتقدانش شکوه دارند که صبغهٔ مارکسی این نهضت بیشتر از جلوه های عیسویش است. به هر روی، به نظر هواداران یزدان شناسی آزادیبخش، آنان فقط از سرمشق عیسی (ع) در کوشش برای عدالت ایدنولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۴۷

اجتماعی پیروی میکنند. برای این کار باید از بینشهای نظریه پردازان اجتماعی متجدد، از جمله مارکس، که سرچشمهٔ فقر و ستم انسان را آشکار میسازد، بهره جویند. بدینسان، معتقدند که انتقاد جدیشان از کلیسا و بخشهای مترف جامعه بنا بر روح عیسی (ع) صورت میگیرد. به قول ناظری همدرد، یزدانشناسی آزادیبخش عبارت است از:

۱- تفسیر ایمان مسیحی از منظر رنج، مبارزه و امید بینوایان.
 ۲- انتقاد از جامعه و ایدئولوژیهای نگاهدارندهاش.

٣- انتقاد از فعالیت کلیسا و مسیحیان از دیدگاه بینوایان [۲۴].

گوستاو گوتیرز از اهالی پرو و دیگر هواداران یزدان شناسی آزادیبخش این «انتقاد از فعالیت کلیسا و مسیحیان» را پیش گرفته اند تا کلیسای کاتولیک و به طور کلی مسیحیان را تشویق کنند نقش فعالتری در رهایی بینوایان از فقر اختیار کنند. آنان می گویند باید «فقرا انتخاب ارجح» کلیسا باشند. به هر روی، برای این کار کلیسا باید از تأکید سنتی بر مراسم و آیینهای قدسی فاصله بگیرد. به سخن دیگر، کلیسا برای کمک به مردم به منظور نیل به «رحمت» و با «رحمت» زیستن تقریباً به طور انحصاری بر راست آیینی \_ یعنی آموزش «اعتقادات صحیح» به مردم است به غفلت از فقیران که هر روزشان را به مبارزه با بینوایی و ناامیدی می گذرانند انجامیده است. کلیسا علاوه بر راست آیینی باید راست کردمانی <sup>۲</sup> - یعنی زندگی «صحیح» یا «حق» را هم در این دنیا \_ اشاعه دهد.

اما چه نوع اقدامی «حق» یا «صحیح» است؟ کلیسا چگونه باید «انتخاب ارجح فقیران» را اعمال کند؟ هواداران یزدانشناسی آزادیبخش برای پاسخ به این پرسشها به شدت متکی بر آثار (اندیشمندان اجتماعی جدیدند. بدینسان خاطرنشان میکنند که رهبران سیاسی و اقتصادی در کشورهای امریکای لاتین معمولاً به «توسعه» به چشم شیوهای برای تقویت اقتصاد کشور و بالا بردن سطح زندگی مردمشان نگریستهاند. «توسعه» به معنی تلاش کشورها برای ارتقای تولید و رشد صنعتی است با این باور که این کار موجب ایجاد ثروت می شود که قطرههایش به صورت

۳۴۸ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

فرصتهای شغلی و منافع دیگر به سوی بینوایان «فرو می پاشد». اما در یزدان شناسی آزادیبخش استدلال میکنند که «توسعه» موجب «وابستگی» شده است. یعنی، کشورهای امریکای لاتین برای توسعهٔ اقتصادیشان مجبور شدهاند به سرمایه گذاری و وام از کشورهای سرمایه داری، ارو پا و امریکای شمالی متکی باشند، و همچنین وابستهٔ قدرتهای بیگانه شدهاند، حاصل این تلاش به جای توسعهٔ اقتصاد خود امریکای لاتین، غارت پیوستهٔ منابع آنان، مانند جنگلهای بارانی برزیل، برای بازپرداخت دیون خارجی است. از این بدتر آنکه این «توسعه» هرگز نفعی برای بینوایان نداشته است. در عوض، شکاف عظیمی بین ثروتمندان و طبقهٔ متوسط از یک سو و بینوایان، و بیقدرتان، از سوی دیگر، وجود دارد.

پس چه باید کرد؟ یزدانشناسی آزادیبخش هیچ برنامهٔ مشخص یا نظام مندی برای تغییر ندارد. شماری از هواداران این نهضت ظاهراً متمایل بوده اند انقلاب خشونت بار را به مثابه وسیله ای ضروری برای کسب عدالت برای بینوایان بپذیرند با این حال اکثریت هواداران یزدان شناسی آزادیبخش نیز همانند دیگر اید تولوژیهای آزادیبخش مأموریت خود را «ارتقای آگاهی» می دانند. به گفتهٔ آنان باید با پیروی از سرمشق عیسی (ع) به میان بینوایان رفت و با آنان زندگی کرد و آموز ششان داد. با این هدف «جماعتهای کلیسایی» را بر پا کرده اند که نه تنها متون عقیدهٔ مسیحیت را به بینوایان می آموزند بلکه خواندن، نوشتن، مراقبت بهداشتی و رفتار اجتماعی را نیز به آنان آموزش می دهند. اندیشهٔ اصلی همان کمک به بینوایان است تا فقر خویش را بخشی صرفاً «طبیعی» از شیوهٔ ضروری زندگی ندانند، بلکه آن را چیزی ببینند که می تواند و باید تغییر کند. هنگامی که بینوایان بر این نکته واقف شوند، می توانند برای رهایی خود از ساختارهای اجتماعی گناه آلودی که شأن انسانیشان را انکار میکند و آنها را محکوم به فقر کرده است اقدام نمایند. به گفتهٔ گوتیرز:

تنها هنگامی می توان یزدان شناسی به راستی آزادیبخش داشت که ستمدیدگان بتوانند خود با صدای خود به گونه ای خلاق و صریح خواسته هایشان را در جامعه و در دل مردم خدا ابراز کنند، آنگاه که خود «پاسخگوی امیدی باشند» که در دل می پرورند، زمانی که خود قهرمان آزادی خویش باشند[۲۵].

باری از دیدگاه یزدانشناسی آزادیبخش، نمی توان صرفاً با تولید خوراک بیشتر و توزیع آن در

ایدئولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۴۹

بین مردم بیشتر به فقر پایان داد. فقر در امریکای لاتین، و شاید در جاهای دیگر، حاصل ستم نظام مند است. گروهی در تجمل و آسایش زندگی میکنند در حالی که \_و شاید از آن روی که \_دیگران زندگی بخور و نمیری دارند. پس صرفاً با پول و خوراک نمی توان به فقر پایان داد. فقر در آمریکای لاتین، و شاید در جاهای دیگر، حاصل ستم نظام مند است. گروهی در تجمل و آسایش زندگی میکنند در حالی که – و شاید از آن روی که – دیگران زندگی بخورونخور دارند. پس صرفاً با پول و خوراک نمی توان به فقر پایان داد، ولی با آزادیبخشی می توان. آزاد کردن مردم کمک به آنان برای رهایی خود از بی عدالتی و ستم است.

اگر با انقلاب می توان بدین امر دست یافت، بگذار انقلاب شود. بسیاری آنچه را بی عدالتی نظامیان و ثرو تمندان می دانند محکوم کرده اند، و بعضی از پیامدهای آن آسیب دیده اند. مثلاً در سال ۱۹۸۹ در السالوادر، شش روحانی یسوعی، سرایدار و دخترش به قتل رسیدند و ظاهراً گروههای مرگ ارتش دستور داشتند انتقاد صریح آنان را از رژیم السالوادر ساکت کنند. معروفترین این روحانیان، که همگی با دانشگاه امریکای مرکزی همکاری داشتند، پدر روحانی اینیا تسیو الاکوریا اس در نیس دانشگاه و هوادار یزدان شناسی آزاد یبخش می ود.

هواداران یزدانشناسی آزادیبخش به خوبی بر خطرات مبارزه در راه آزادی واقفاند. اما میگویند خطر و رنج سهم همیشگی بینوایان است، و آنکه «بینوایان را انتخاب میکند» باید مهیای رنج کشیدن هم باشد. برای مسیحیانی که هواداران یزدانشناسی آزادیبخش برایشان از وعدهٔ مسیح برای حقدوستان میگویند، کمتر از این پذیرفتنی نیست:

آنگاه حق دوستان به او پاسخ می دهند: «سرورم، چه وقت تراگرسنه یافتیم تا سیرت کنیم؟ یا تشنه که آبت دهیم؟ و کجا ترا غریب یافتیم تا خوشامدت گوییم، یا برهنه تا بپوشانیمت؟ و چه وقت ترا بیمار یا در زندان دیدیم تابه ملاقاتت بیاییم؟» «و مسیح (ع) پاسخ می گوید، به شما می گویم، هرگاه به راستی برای کمترین این برادران من چنین کنید، برای من کرده اید» [۲۶].

پس یزدانشناسی آزادیبخش الهام دینی را به گونهای با اقدام سیاسی تلفیق میکند که از دیگر

۳۵۰ 🖾 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

اید تولوژیهای آزادیبخش بررسی شده در این فصل متمایز است. با این حال، آشکارا آن پنج مشخصهای را دارد که پیش از این بدانها اشاره شد، و «اید تولوژیهای آزادیبخش» را از ايدئولو ژيهاي ديگر متمايز مي سازد. نخست، مخاطبان خاصي \_مخاطبان مسيحي \_دارد. البته، بينوايان موضوع اصلى اند، اما يزدان شناسي آزاديبخش در پي كشاندن نه فقط بينوايان بلکه همهٔ مسیحیان به تفسیر آنان از رسالت مسیحی است. دوم، دربارهٔ شیوههای ستمگری گروه مسلط ــبرگزیدگان مرفه هم در امریکای لاتین و هم در کشورهایی که امریکای لاتین وابستهٔ آنهاست \_به مخاطبان آگاهی میدهند. سوم، این ستم نه تنها از «بیرون» بلکه از «درون» در بین مردم بینوا به صورت گرایش برای پذیرش فقر به منزلهٔ بخشی عادی در زندگی است. یزدانشناسی آزادیبخش میگوید که بینوایان از این ستم درونی رنج میبرند زیرا بـه آنـان آموختهاند که فقر خود را به مثابه «سرنوشت» ناگزیر خویش، به مثابه چیزی که هیچ کس نمي تواند هدايتش كند يا تغييرش دهد، در نظر گيرند. مي گويند كه بايد بر اين نگرش فائق آيند. تلاش برای در هم شکستن این نگرش قضا و قدری چهارمین مشخصهٔ ایدئولوژیهای آزادیبخش را در يزدان شناسي آزاديبخش مي نماياند: هدف اين ايد لو ژي بالا بردن آگاهي بينوايان است به طریقی که بتوانند خود را رها سازند. با این حال، یزدانشناسی آزادیبخش فقط بینوایان را خطاب نمیکند. پنجم، و سرانجام، این ایدئولوژی همچنین ستمگرانی را که مستقیماً به زیان بينوايان گناه ميكنند و تماشاگراني راكه با بي عملي خود مرتكب گناه مي شوند خطاب ميكند. کسانی که دغدغههای شخصیشان آنان را به نیازهای بینوایان نابینا میکند. می توانند به اعتبار دنیوی \_خانه، ماشین، پول \_غنی باشند اما از فقر روحی در عذاباند. پس یزدان شناسی آزاديبخش به همهٔ مسيحيان فقير و غني به يک اندازه خطاب ميکند، زيرا همهٔ بايد از گناه \_از جمله گناه بی عدالتی، بهره کشی، و بی اعتنابی نسبت به رنجهای بینوایان \_رها شوند مفهوم آزادی را به منزلهٔ هستهٔ یزدانشناسی آزادیبخش می توان به صورت شکل ۸-۷ دريافت.

## نهضت آزادی حیوانات

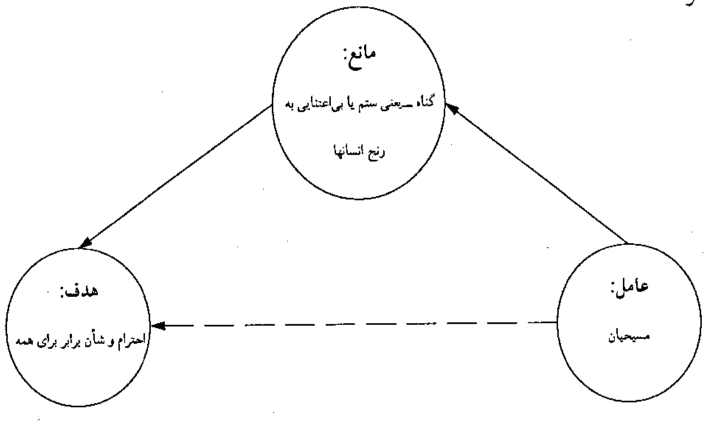
اینکه بحث ایدئولوژی آزادی حیوانات را در پایان آوردهایم به دلیل بیاهمیت یا بی تأثیر بودن آن

ایدئولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۵۱

نیست کاملاً برعکس از آن رو که این ایدئولوژی، برخلاف دیگر ایدئولوژیهای آزادیبخش، با مشکلات مفهومی متعددی رودرروست. به هر روی، پیش از پرداختن به این مشکلات در آغاز نگاهی کوتاه به این ایدئولوژی میافکنیم.

انسان مدتهای مدید حیوانات را برای مقاصد و مصارف بسیاری \_مثلاً بارکشی، خوراک، و پوست، واخیراً به منزلهٔ حیوان همدم \_به کار گرفته است. اما انسان از حیوانات برای دیگر مقاصد کمتر ضروری و به احتمال قوی مکارانه تر نیز استفاده کرده است. انسانها به نام سر گرمی و شادی از خروس در جنگ خروس، از گاو در گاوبازی، از روباه در شکار روباه، و سگ در جنگ سگها استفاده کردهاند. این مسابقات، خونین، مشمئزکننده و اغلب برای حیوانات مجبور به شرکت در آنها مرگبار بوده است.

پیشاهنگ ایدئولوژی آزادی حیوانات را در انگلستان سدهٔ نوزدهم، بویژه در نفرت گسترده و روزافزون از استفاده و سوء استفادهٔ وحشیانه از حیوانات برای ورزشهای پرتماشاچی، می توان یافت.[۲۷] جرمی بنتام (۱۸۳۲ – ۱۷۴۸) میگوید چنین رنجی حساسیتهای اخلاقی هر انسان منطقاً حساس را جریحهدار میکند \_یا باید جریحهدار کند. در دورانی که شمار روزافزونی از مردم فعالانه میکوشیدند بردگان سیاهپوست را در امریکا و دیگر سرزمینها آزاد سازند، بنتام نوشت:



شکل ۸-۷ نظر «یزدان شناسی آزادیبخش» دربارهٔ آزادی.

۳۵۲ 🗈 ایدنولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

زمانی می رسد که بقیهٔ جانداران حقوقی را به دست آورند که جز دستی خودکامه هرگز نـتوانسـته است از آنان دریغ کند. [بعضی] هم کنون هم پی برده اند که سیاهی رنگ پوست دلیل نسی شودکه انسانی به دوراز هرگونه ملاحظه ای اسیر هوای شکنجه گری باشد [۲۸].

بنتام می پرسد اما چرا حیوانات را فرق بگذاریم؟ آیا از آن رو که چهار پادارند؟ یا چون خرد ندارند، سزاوار رفتاری متفاوتاند؟ یا چون حیوانات نمی توانند حرف بزنند و انسان می تواند؟ بنتام در ادامهٔ چنین استدلالی می گوید، این گونه استدلال خودویرانگر است. به گفتهٔ او، از آن رو که مطمئناً:

اسب یا سگی بالغ بی تردید جانوری عاقلتر و دمخور به مراتب بهتری از کودکی یک روزه یا یک هفته ای یا حتی یک ماهه است. اما فرض کنید جز این بود، چه سودی می داشت؟ مسأله این نیست که آیا حیوانات می توانند استدلال کنند؟ یا اینکه می توانند سخن گویند؟ بلکه، آیا می توانند رنج بکشند[۳۹].

این آگاهی روزافزون و حساسیت به رنج حیوانات سرانجام منجر به تشکیل انجمن پیشگیری از بدرفتاری با حیوانات' در انگلستان، ایالات متحد و جاهای دیگر شد.

در پایان سدهٔ بیستم، نهضت آزادی حیوانات ریشههای خود را به شخصیتهایی در سدهٔ نوزدهم نسبت میدهد همچون بنتام و هنری سالت<sup>۲</sup> (که اثرش، حقوق حیوانات<sup>۳</sup> نخستین بار در سال ۱۸۹۲ انتشار یافت و قضیهٔ اخلاقی گیاهخواری را پیش آورد) ۲۰۰۱. اما نوعی مبارزه جویی و تمایل به پذیرش خطرات شخصی و سیاسی را برای حمایت از حقوق حیوانات به این استدلال اخلاقی افزوده اند. اعضای گروههایی چون انجمن حقوق حیوانات (SAR)<sup>\*</sup> و طرفداران رفتار اخلاقی با حیوانات (PETA)<sup>۵</sup> نه تنها بر نمایندگان قانونگذار خود اعمال نفوذ کرده اند، بلکه درهای ورودی فروشگاههای پوست فروشی و آزمایشگاههای حیوانات را هم بسته اند [و مانع از فعالیت آنان شده اند.] بعضی حیوانات در بند از جمله موش و میمون و دلفین را آزاد کرده اند. فیلم «خاطرات لاکپشت»<sup>9</sup> ساختهٔ سال ۱۹۸۶ دربارهٔ ربودن لاکپشتهای دریایی از باغو حش

<sup>1-</sup> Society for the Prevention of Cruelty to Animals 2- Henry Salt 3- Animal Rights
4- Society for Animal Rights 5- People for the Ethical Treatment of Animals
6- "Turtle Diary"

ایدئولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۵۳

لندن و رها کردنشان در اقیانوس به دست سه نفر است. اعضای جبههٔ آزادیبخش حیوانات (ALF) در انگلستان روی پالتوهای پوست گرانبها خون پاشیده و انبار پوست فروشیها را به آتش کشیدهاند. طرفداران آزادی حیوانات در سوئد در سال ۱۹۸۸ در مبارزه برای غیر قانونی دانستن بعضی روشهای پرورش دام و طیور موفق شدند. در دههٔ ۱۹۹۰ چندین مانکن برجسته و شخصیت معروف به تولید و فروش و پوشش پالتوهای پوست اعتراض کردهاند، و شرکت بادی شاپ<sup>۲</sup> تجارت خرده فروشی بسیار موفقیت آمیزی را در تولید عطر و لوازم آرایش بدون آزمایش کردن بر حیوانات و فروش آنها به راه انداخت. بعضی تولید کنندگان در برابر فشارهای طرفداران رفتار اخلاقی با حیوانات و گروههای دیگر اقامهٔ دعوی کردهاند.

هواداران آزادی حیوانات میگویند اگر حیوانات خود نمی توانند به آزادی برسند، انسانهایی که از جانب آنان عمل میکنند باید مهیای این کار شوند. خلاصه آنکه اینان اقدامات خود را رهایی بخش و ایدئولوژیشان را ایدئولوژی «آزادیبخش» کاملی در نظر میگیرند. بر این ادعا نگاه دقیقتری می اندازیم.

چنانکه در آغاز این فصل اشاره کردیم، ایدئولوژیهای آزادیبخش چندین مشخصهٔ مشترک دارند. نخست اینکه هر یک مخاطبان ویژهای \_زنان، سیاهان، همجنس بازان، و مانند اینها \_دارد. مخاطب ایدئولوژی آزادی حیوانات کیست؟ البته، به اعتباری، مخاطب \_گروهی که باید آزاد شود \_حیوانات اند؛ اما به اعتبار مهم دیگری، ایدئولوژی آزادی حیوانات انسانها را خطاب میکند.

دومین مشخصهٔ هو ایدئولوژی آزادیبخشی آن است که مخاطبانش زیر ستم گروهی سلطهجو قرار گرفتهاند. با این حال، در مورد آزادی حیوانات انسانها هم مخاطب و هم ستمگرند. بنابراین، ایدئولوژی آزادی حیوانات خواسته هایش را از انسانهایی طلب میکند که (۱) از حیوانات سوء استفاده و بر آنان ستم میکنند، یا (۲) از چنین ستمی سود می برند، یا (۳) سودی نمی برند اما بی اعتنا ایستاده و برای پیشگیری از ستم و سوء استفادهٔ بیشتر از حیوانات هیچ اقدامی نمیکنند. برای گروه اول می توان شکارچی فُک را مثال زد که با چماق تا سر حد

۳۵۴ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

مرگ بر سر بچه فُکها میکوبد؛ برای گروه دوم، زنی که پالتوی پوست فُک به تن میکند و برای گروه سوم کسانی که برای محافظت بچه فُکها هیچ اقدامی \_مثل نامه نوشتن، کمک مالی، و مانند اینها \_ نمیکنند.

سومین مشخصهٔ ایدئولوژیهای آزادیبخش کوشش برای رهایی گروهی از نبه فبقط سبتم بیرونی بلکه از قیدها یا بازدارندههایی روانی است که اعضای گروه ستمکش «درونی» کردهاند و جزئي از بينش آنان شده است. آشكار است كه سخن گفتن از حالات روان شناختي حيوانات، اگر غیر ممکن نباشد، دشوار است. اما اگر به یاد آوریم که ایدئولوژی آزادی حیوانات در و هلهٔ نخست انسانهایی را مخاطب قرار میدهد که به روشنی نگرشها و باورهای معینی دارند که بر رفتار آنان با حیوانات اثر دارد، این مشکل به مقدار زیادی کاهش می یابد. بسیاری، شاید هم بیشتر ما مجموعهای از اندیشهها و باورها و نگرشهایی داریم که به گفتهٔ هواداران آزادی حیوانات نوع گرایانه است. به بیان ساده، نوع گرایی ( \_ یا به عبارت بهتر، تعصبی بررسی نشده \_ است که انسان از حیوانات برتر است؛ که همیشه حق با ماست و حیوانات هیچ حقی ندارند؛ کـه مـا مي توانيم هر طور گمان ميكنيم به نفع ماست با حيوانات رفتار كنيم، خواه نفع فردي باشد (بیفتکی که میخوریم) یا نفع نوعی (استفاده از میمون در آزمایشهای پزشکی). طرفداران آزادی حیوانات یادآور میشوند که نازیهای آلمان هم تفسیر خاص خودشان را از «نوعگرایی» داشتند: پیش از کشتار یا اجرای آزمایشهای پزشکی بر یهودیان، نخست خود را متحمل زحمت بسیاری میکردند تا آنان را در طبقهٔ موجودات دون انسان، در ردیف «حیوانات» قرار دهند که هیچ حقی ندارند و بدینسان سزاوار برخورد انسانی نیستند. هواداران آزادی حیوانات میگویند همین واقعیت به تنهایی باید ما را به تأمل وادارد. دست کم باید ما را به تأمل دربارهٔ باورها و نگرشهایمان در مورد حیوانات «پست تر» که گوشتشان را می خوریم و بر آنها آزمایشهای گوناگون و اغلب رذیلانهای انجام میدهیم، هدایت کند. این آزمایشها دامنهٔ گستردهای را از قطع اندامها و اعضا با عمل جراحی تا آزمایش میزان سمیت مواد شیمیایی شوینده، سفیدکننده و آرایشی و دیگر فرآوردهها از طریق تزریق این مواد در چشم خرگوش و دیگر حیوانات آزمایشگاهی در بر ایدنولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۵۵

هواداران آزادی حیوانات با جلب توجه ما به بدرفتاری با و سوء استفاده از حیوانات نقش چهارم ایدئولوژی آزادیبخش را هم متحقق می سازند. هدف این ایدئولوژی «ارتقای سطح آگاهی» مخاطبانی ویژه و هدایت اعضایش به بررسی انتقادی چیزهایی است که پیش از این طبیعی می دانستند. بسیاری، شاید هم بیشتر مردم صرفاً فرض می کنند که حیوانات برای خدمت به مقاصد و لذت ما خلق شدهاند. هستی حیوان تنها تا جایی توجیه پذیر است که گوشت، پوست، یا سرگرمی برای انسان فراهم آورد یا موضوع آزمایشهای ما در آزمایشگاهها باشد. ایدئولوژی آزادی حیوانات مجموعهٔ تعصبات و فرضهای وارسی نشدهای را، که نوعگرایی می نامد، به چالشی اساسی می خواند.

مي گيرد.

این استدلالها در کتاب پیتر سینگر <sup>۱</sup> به نام آزادی حیوانات ۲ آمده است [۳۱]. سینگر که فیلسوفی استرالیایی است، یک یک استدلالهای به نفع نوعگرایی را بررسی میکند و نشان میدهد که آنها سست بنیاد، ناروا یا ناهمسازند. مثلاً، این ادعا را در نظر بگیرید که انسانها حق دارند گوشت حیوانات «پست تر» مثل گاو را بخورند. سینگر می پرسد اساس این ادعا چیست؟ این ادعا مبتنی یر آن است که انسان نوع «اشرف» است. در این صورت، این ادعای برتری بر چه اساس است؟ این ادعا مبتنی بر و یژگیهای بینظیر انسانهاست \_ویژگیهایی که بین انسان و حیوانات پست تر و حقيرتر مشترک نيست. سرآمد اين ويژگيها اين واقعيت است که انسان ناطق و خردمند است. اما سینگر میگوید این ادعا کاملاً بنیانکن است، زیرا با این منطق باید مهیای خوردن گوشت انسانهای عقب ماندهٔ ذهنی که عقل ندارند و انسانهای ناتوان از صحبت کردن هم بشویم. اینکه تمایلی به این کار نداریم فقط حاکی از آن است که استدلالات پذیرفتهشده در دفاع از برتری انسان شالودهٔ اخلاقی و عقلی ندارد. طرفداران آزادی حیوانات امیدوارند به کمک چنین استدلالهایی آگاهی و خودآگاهی انتقادی انسانها را ارتقا بخشند. هنگامی که انسان بتواند رابطهٔ خود با حیوانات را به شیوهای تازه و متفاوت با گذشته ببیند، دیگر حیوانات را استثمار نخواهد کرد و بر آنان ستم روا نخواهد داشت. در نهایت انسان از حس دروغین و خفتبار برتری فطری

۳۵۶ 🛙 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

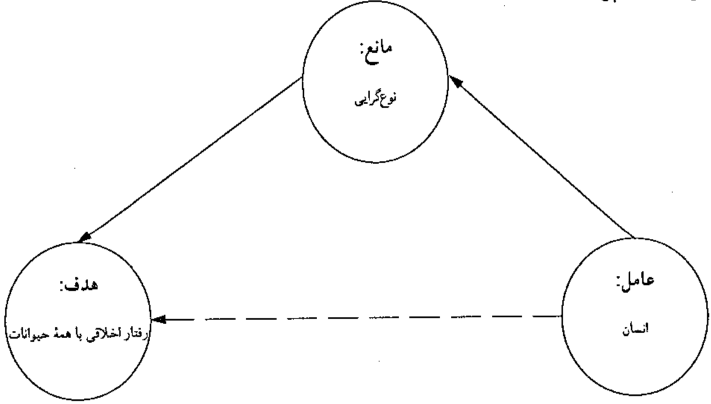
خود رها خواهد شد. پس، هدف آزادی حیوانات نه تنها نجات حیوانات از ستم انسان بلکه نجات انسان از محدودیتهای دست و پاگیر نوعگرایی است[۳۳].

با اشاره به اینکه ایدئولوژی آزادی حیوانات، همانند دیگر ایدئولوژیهای آزادیبخش، برداشت متمایز خود را از آزادی دارد، و آن را در شکل ۸–۸ خلاصه کردهایم، این بحث را به پایان میبریم.

### نتيجه

### آزادی، هویت، ایدئولوژی

هر یک از این ایدئولوژیها گروه خاصی را، که ستمدیده مینامد، موضوع توجه خود قرار میدهد. اما این گروهها در مواردی ممکن است همپوشانی داشته باشند و دارند، مانند مورد زنان سیاهپوست یا بومیانی که در فقر زندگی میکنند. همان گونه که اشاره کردیم، اینها نوعی «شباهت خانوادگی» هم دارند. به این دلایل میتوان آنها را به منزلهٔ یک واحد \_خانوادهٔ ایدئولوژیهای آزادیبخش \_در نظر گرفت و به بررسی نحوهٔ ایفای چهار نقش هر ایدئولوژی توسط اینها پرداخت.



شکل ۸-۸ مفهوم آزادی در نهضت آزادی حیوانات

ایدئولوژیهای اَزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۵۷

نقش توضیحی. ایدئولوژیهای آزادیبخش قصد توضیح اوضاع و احوال کلی جامعه را ندارند. در عوض، با وضعیت گروه ویژهای که مورد توجه آنهاست \_سیاهان، زنان، همجنسیازان، بومیان، بینوایان، حیوانات غیر انسان \_آغاز میکنند. سپس این وضعیت را به صورت باورهای خاصی \_نژادپرستی، جنسیتگرایی، همجنسیازهراسی و مانند اینها \_از جانب ستمگران و درونی شده از سوی ستمکشان توضیح می دهند. واقعیت سلطه و ستم را هم بر آن می افزایند. با این اعتقاد آغاز میکنند که نکبت گروهشان صرفاً واقعیت طبیعی زندگی نیست که مثل نیاز به خوراک، خواب، و تنفس، باید پذیرفته شود. از این نقطهٔ آغازین در ادامه توضیح می دهند چگونه این رنج نتیجهٔ ستم \_سفید بر سیاه، مرد بر زن، و مانند اینها ـاست.

نقش ارزشیابی. درست به همان اندازه که ستم واژهٔ اصلی توضیح وضعیت در اید تولر ژیهای آزادیبخش است، در ارزشیابی این اوضاع نیز به کار گرفته می شود. وقتی مردم زیر بار ستم در هم شکسته یا خفه می شوند، و بدین ترتیب، از زندگی آزاد و کامل محروم می شوند، آنگاه امور آن گونه نیست که باید باشد. و هر اید تولوژی آزادیبخش می آموزد که امور هنوز آن گونه که باید باشد نیست، زیراگروههای مخاطب آنان همچنان در رنج (یا گاهی موجب آن)اند. پس به جای اینکه وضعیت را خوب یا بد بدانند آن را به صورت بهتر یا بدتر ارزشیابی می کنند. مثلاً در اوضاع برای آنان بهتر کمتر ستمگرانه حاست تا جوامع و روزگاری که با زنان صرفاً به مثابه اموال مردان برخورد می شود. یا این حال، گفتن این نکته که اوضاع بهتر است به آن معنی نیست که اوضاع بهتر از این نمی شود یا آن گونه است که باید باشد.

نقش جهت دهی. یکی از مشخصه های اصلی ایدئولو ژیهای آزادیبخش تلاش برای آگاهی یا هو شیاری دادن به اعضای گروههای ستمدیده دربارهٔ ستمی است که بر آنان روا می دارند \_ تا خود را قربانی گروه سلطه جو یا مقتدری ببینند. این مسألهٔ جهت دهی و هویت است \_ اینکه به که و چه تعلق داریم. مردم ذره های منفرد نیستند و می خواهند تعلق \_ به این یا آن نژاد، جنس، دین، جهتگیری جنسی، یا بستگیهای گروهی دیگر \_ داشته باشند و دیگران نیز این هویت را به رسمیت بشناسند. مردم باید جایگاه خود را در دنیای اجتماعی بدانند تا بتوانند اقدامی برای تغییر اوضاع به عمل آورند. باید قربانی بی عدالتی را به جایی رساند که ببیند او مسئول رنجی

۳۵۸ 🗈 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

نیست که متحمل میشود و رنج کشیدن صرفا سرنوشتی ناگزیر نیست. به همین سان، باید ستمگر را نیز به جایی رساند که بیعدالتی خود را ـ چه آگاهانه، چه ناآگاهانه ـ نسبت به انسانها یا جانداران دیگر ببیند.

نقش برنامه ای. البته، برای غلبه بر ستم صرف جهت دهی یا فهم کافی نیست. باید فهم با عمل مرتبط شود. اما چه نوع عملی؟ ایدئولوژیهای آزادیبخش با توجه به چالشهایی که در وضعیتهای مختلف با آن سروکار می یابند مسیرهای بسیار متفاوتی را دنبال میکنند. تفاوت گونههای نهضتهای آزادیبخش سیاهان و زنباوران و نهضتهای لیبرالی آنان در اینجا بـارزترین صورت خود را می یابد. گونه های «لیبرالی» یا «حقوق مدنی» نوعاً می کوشند از طریق اقدام قانونی، مانند متوسل شدن انجمن ملی پیشبرد رنگین پوستان (NAACP) به محاکم حقوقی و تلاش برای افزودن متممی دربارهٔ حقوق برابر به قانون اساسی ایالات متحد برای از بین بردن تبعیض در مورد زنان، تغییراتی به وجود آورند. گونههای «آزادیبخش» هوادار فعالیتهاییاند، مانند تشکیل گروههای خودیاری، خودیابی مثل «پلنگهای سیاه» و «امت اسلام» که قدرتهای اجتماعی و حقوقی مستقر را به چالش میطلبد یا آنها را رد میکند. انواع گروههای آزادیبخش اغلب از تحريمها، تظاهرات خياباني، و سرپيچي مدني \_اقىدامـات هـمگاني و صـلحآميز قانون شکنی \_برای جلب توجه دیگران به نظرات خود استفاده میکنند. بعضی هواداران ایدئولوژیهای آزادیبخش گفتهاند که خشونت در مواقع خاصی، به منزلهٔ نوعی دفاع از خود در برابر ستمگرانی که بر شما اعمال خشونت میکنند، موجه است [١٣]. اما همهٔ آنها صرف نظر از تدابیری که به کار می گیرند، در مجموع برنامهٔ مشترکی دارند: پایان بخشیدن به ستم بر گروهی از اشخاص (یا جانداران غیر انسان) به گونهای که بتوانند زندگی کامل و آزادی داشته باشند.

# آزادیبخشی، هویت، و آرمان دموکراتیک

سؤال آخری میماند: ایدئولوژیهای آزادیبخش چه سهمی در آرمان دموکراتیک دارند یا آن را چگونه بنا میکنند؟ نهضتهایگوناگون آزادیبخش نوعاً دموکراسی را خودفرمانی در نظر میگیرند ایدئولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۵۹

که با مفهوم دموکراسی در ایدئولوژیهای دیگر سازگار است. اما ایدئولوژیهای آزادینخش بادآور می شوند که تا زمانی که مردم حس کم و بیش رشدیافته ای دربارهٔ ارزش و احترام خود نیافته باشند خود فرمانی غیر ممکن است. بدینسان، ایدئولوژیهای آزادیبخش همگی میخواهند آن حس شأن، خودارجمندي و هويت را در مخاطبان خاص خود ايجاد و تقويت نمايند. اين كار را به پنج شیوهای که پیش از این نام بردیم انجام میدهند. هر یک مخاطبان خاص خود \_سیا،پوستان، زنان، همجنسبازان، بومیان، بینوایان \_را دارد که تجربه های از لحاظ تاریخی بي نظير خود را دارند، گرچه هر كدام نوعي ستم را تجربه كردهاند. هر ايدئولوژي آزاديبخش اين تجربه ها را واقعی و معتبر می شمارد و مخاطبان خود را به وارسی منشأ، حافظه و آثار چنان ستمی رهنمون میشود. این آثار نوعاً شامل قیدها و بازدارندههایی است که درونی شده ــ مثلاً احساس حقارت یا نقص ...و مانعی بر سر راه عامل خو دفرمان بودن و رسیدن به هدفهایی است که برای خود تعیین کردهاند. چون این آثار نه تنها جسمی بلکه همچنین روانشناختیاند، هر ایدئولوژی آزادیبخش به مردم کمک میکند تا با تثبیت هویت و «بالا بردن آگاهی» خود، یعنی با به آگاهی در آوردن آنچه پیش از این ناآگاهانه بود و گفتن صریح آنچه قبلاً ناگفته بود، آسیبی راکه ستم بر روانها يشان وارد آورده شناسايي كنند و بر آن فائق آيند. سرانجام، ايدئولو ژيهاي آزاديبخش می خواهند نه تنها قربانیان، بلکه ستمگرانشان را نیز آگاه و تربیت کنند. ستمکاران «معمولاً بی آنکه بدانند» از سرکوب و نابودکردن ظرفیتهای اخلاقی، عقلی و مدنی خود، درست همانند ارباب در حکایت هگل (که در فصل ۵ بحث شد)، نه تنها بندگانشان، بلکه خود نیز در رنجاند.

درگیریهای کنونی بر سر «چندفرهنگی» حاصل کوششهای ایدتولوژیهای مختلف آزادیبخش است. هواداران «سیاست هویت» یا سیاست تفاوت تأکید نوین یا تـجدیدشده بـر تـفاوتهای فرهنگی را توسعهٔ مثبت در نظر میگیرند. اینان میگویند وقت آن رسیده گروههایی که مدتها ستم دیدهاند \_مردکامگان، زنان، سیاهان، بومیان، معلولان جسمی و دیگران \_شـناسایی حقوقی و احترام سیاسی به دست آورند. این ستمدیدگان باید بازوبندهای هویت گروهی خود را با غرور و حس همبستگی ببندند. زیرا فقط از طریق اتحاد با دیگر اعضای گروه هویت خویش است که فرد می تواند در امور همگانی نقش مؤثری داشته و بنابراین آزاد باشد. بعضی هواداران «سیاست تفاوت» استدلال می کنند که اعضای گروههای ستمدیده تنها هنگامی به این

۳۶۰ 📼 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

نوع آزادی و نقش دست می یابند که نمایندگی گروه آنان در هیأتهای قانونگذاری تضمین شود \_ یعنی، در مجلس یاکنگره، فلان تعدادکرسی برای زنان و بومیان و سیاهان و همجنس بازان و مانند اینها در نظر گرفته شود[۳۳].

منتقدان «نظام چند حاکمیتی» و «نظام شهروندی چندفرهنگی» در مخالفت می گویند چنین سیاستهایی از نظر اجتماعی و فرهنگی تفرقهانگیز است. «سیاست هویت و یا تفاوت» اشتباه می کند که افراد را، به جای اینکه صرفاً فرد یا شهروند در نظر بگیرد، عضو این یا آن گروه می داند. افراد، در مقام شهروند، در برابر قانون باید برابر باشند. دادگستری و نهادهای دیگر باید نژاد، قومیت، و دیگر صورتهای هویت گروهی را به حساب نیاورد. با هیچ کس نباید به دلیل بستگی نژادی، قومی یا نَسَبی او برخوردی خاص صورت بگیرد. علاوه بر این، منتقدان می افزایند که آنچه معصومانه و با نیت کاملاً خیر آغاز می شود ممکن است با تأکید بر «تفاو تهای»قومی به گونه ای قاجعه آمیز به دشمنی بین گروهی و «پاکسازی» قومی بینجامد. حتی مادر مسائل به آنجا هم نکشد، باز هم تأکید بر تفاوت می تواند به تکه تکه شدن نظامهای سیاسی منتهی شود. مثلاً، شعار ملّی ایالات متحد مساب هدی و به زیان فرد (سسه) – یعنی، بر چندفرهنگیان بر بسیار (pluribus) – یعنی، کثرت و تفاوت – به زیان فرد (ساسه) – یعنی، بر و حدت ملّی – تأکید می کنند[۵].

هواداران سیاست هویت اغلب موافقاند که ...در جهانی آرمانی ...قانون باید به تفاوتهای نژادی و قومی و غیره بی اعتنا باشد. اما دنیای ما آرمانی نیست؛ بر اعضای این گروهها، که در بهترین حالت، به آزادی جزئی دست یافته اند، ستمی رفته است که چهرهٔ این جهان را زخمدار کرده است. هم از این روست که کوششی ویژه، مانند اقدام اثباتی و نمایندگی گروهی، باید تا بر آثار دیرپای ستم گذشته فائق آییم و تداوم این تبعیض را به پایان رسانیم. به علاوه، آنان ادعا می کنند از لحاظی چند، رفتار یکسان با مردم مستلزم شناسایی تفاو تهای آنان است. مثلاً، زنان می توانند بزایند و مردان نمی توانند، و سیاستها و قانونهای متعدد تنها هنگامی می توانند با زن و مرد یکسان رفتار نمایند که این و دیگر تفاو تهای آنان به حساب آید. ايدئولوژيهاي آزاديبخش و سياست هويّت 🗉 ۳۶۱

ایدئولوژیهای آزادیبخش با چنین شیوهها و شیوههایی دیگر میکوشند مردم را آن قدر نیرومند سازند تا بار مسئولیت را بپذیرند و لذت خودفرمانی ــبه سخن دیگر، دموکراسی ــرا تجربه کنند. اکنون شاید گمان شود که یکی از این ایدئولوژیها \_ آزادی حیوانات \_ نمی تواند به چنان هدفی دست یابد زیرا دغدغهٔ سلامت حیوانات را دارد. اما همچنانکه مشاهده شد، این مخالفت نکتهای را نادیده گرفته است. ایدئولوژی آزادی حیوانات انسانها را با این هدف مخاطب قرار میدهد که آنان و دیگر حیوانات را آزاد سازد. ازیرا، به گفتهٔ هواداران آزادی حیوانات، به همان میزان که فرضهای نوعگرایانه را بیچونوچرا بپذیریم، به تصویری دروغین از جهان و جایگاه خود در آن مقید میشویم. همچنانکه در فصل ۹ خواهیم دید، این درونمایهٔ مشترک با ایدئولوژی نوظهور دیگری است.

. .

.

۳۶۲ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

يادداشتها

۱. نگاه کنید به:

همچنين:

۲. به نقل از:

Marilyn Frye, "Oppression," in *The Politics of Reality* (Trumansburg, NY: Crossing Press, 1983), pp. 1-16;

Terence Ball and Richard Dagger, eds., *Ideals and Ideologies: A Reader*, 3rd ed. (New York: Longman, 1999), selection 53.

William Barret, The Illusion of Technique (Garden City, NY: Doubleday Anchor, 1978), p. xv.

3. William Grier and Price Cobs, Black Rage (New York: Basic Books, 1969).

4. Frantz Fanon, Black Skins, White Masks (New York: Grove Press, 1982).

۵. به نقل از:

Taylor Branch, Parting the Waters: America in the King Years, 1954-1963 (New York: Simon & Schuster, 1988), p. 589.

۶. نگاه کنید به:

Steve Biko, "Black Consciousness and the Quest for a True Humanity," in Biko, *I Write What I Like*, eds. Malusi and Thoko Mpumlwana (London: Bowerdean Publishing, 1996);

همچنين در:

Ideals and Ideologies, selection 50.

۷. به نقل از: ۷

Miriam Schneir, ed., Feminism: The Essential Historical Writings (New York: Vintage Books, 1972), p. 3.

۸. دربارهٔ مشاهدات سارا گریمکه دربارهٔ ارتباط بردگی و اوضاع زنان، نگاه کنید به: Letters on the Equality of the Sexes (Boston: Isaac Knapp, 1838), Letter VIII;

همچنین در:

### ايد نولوژيهاي آزاديبخش و سياست هويّت 🖻 ۳۶۳

Ideals and Ideologies, selection 51.

۹. نگاه کنید به:

Schneir, ed., Feminism, Part IV: "Men as Feminists."

۱۰. نگاه کنید به: Sheila Rowbotham, Women's Consciousness, Man's World (Harmondsworth: Pelican Books, 1973).

۲۱. مثلاً نگاه کنید به: Emma Goldman, Anarchism and Other Essays (New York: Mother Earth Association, 1910);

e . . . .

در این میان، دو مقالهٔ او یعنی

"The Traffic in Women" and "Marriage and Love" در مجموعة Schneir ed., *Feminism*, pp. 308-324 گرد آمده است. ۱۲. مثلاً، نگاه کنند به:

Shulamith Firestone, The Dialectic of Sex: The Case for Feminist Revolution (New York: Morrow, 1970).

۱۳. نگاه کنید به:

Vivien Gornick, Essays in Feminism (New York: Harper & Row, 1978).

۱۴. برای یک مورد ضد هرزهنگاری از دید زنباوران تندرو نگاه کنید به:

Catherine MacKinnon, Only Words (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1993). در مورد پاسخ از دیدگاه زنباوران لیبرال نگاه کنید به:

Nadine Strossen, Defending Pornography: Free Speech, Sex, and the Fight for Women's Rights (New York: Scribner, 1995).

۱۵. دربارهٔ نگرش یونانیان نسبت به رابطهٔ جنسی و عشق با همجنس (تا اواخر سدهٔ نوزدهم واژهٔ «همجنسبازی» وضع نشده بود)، نگاه کنید به:

Plato, The Symposium; K. J. Dover, Greek Homosexuality (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1978); Michel Foucault, The History of Sexuality, vol. I, trans. Robert Hurley (New York: Pantheon, 1986).

16. Elaine Pagels, Adam, Eve, and the Serpent (New York: Random House, 1988), pp. 10-11.

اما به بیانیهٔ اخیر کنفرانس ملی اسقفهای کاتولیک توجه کنید: Always Our Children: A Pastoral Message to Parents of Homosexual Children and Suggestions for Pastoral Ministers (Washington, D.C. Office of Communications, National Conference of Catholic Bishops, U. S. Catholic Conference, 1977). 17. Martin Duberman, Stonewall (New York: Dutton, 1993).

۰۱۸. مثلاً، نگاه کنید به:

Richard Mohr, Gays / Justice (New York: Columbia Press, 1988);

همچنين در:

Ideals and Ideologies, selection 54.

.۱۹ نگاه کنید به:

Bruce Bawer, A Place at the Table: The Gay Individual in American Society (New York: Poseidon Press, 1993).

. تگاه کنید به:

Randy Shilts, Conduct Unbecoming: Gays and Lesbians in the U.S. Military (New York: St. Martin's Press, 1993).

۲۱. برای «تاریخ شفاهی» و گستردهٔ نهضت آزادیبخش همجنس بازان نگاه کنید به:

Eric Marcus, Making History: The Struggle for Gay and Lesbian Equal Rights, 1945-1990 (New York: HarperCollins, 1992).

22. "Unofficial Apology Offered to Aborigines," AP dispatch, Minneapolis Star-Tribune (May, 27, 1997).

23. "Canada Apology to Native Peoples," Arizona Republic (Jan. 8, 1998), p. A8; "Canada Will Form New Arctic Territory Ruled by Aboriginals," Arizona Republic (April 5, 1998), p. A 28.

24. Phillip Berryman, Liberation Theology: Essential Facts about the Revolutionary Movement in Latin America-and Beyond (Philadelphia: Temple University Press, 1987), p. 6.

25. Gustavo Gutierrez, A Theology of Liberation: History, Politics and Salvation, trans. Sister Caridad Inda and John Eagleson (Maryknoll, NY: Orbis Books, 1973), p. 307;

همچنین نگاه کنید به:

#### Ideals and Ideologies, selection 56.

26. Matthew 25: 37-40 (revised standard version).

۲۷. پیتر سینگر و تام ریگان بعضی احساسات و اندیشههای «آزادی حیوانات» را تا زمان پلوتارک (حدود ۴۹–۱۱۹ م.) و سن توماس آکویناس (۱۲۲۴–۱۲۷۴) پی گرفتهاند:

Singer and Regan, eds., Animal Rights and Human Obligations (Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall, 1976), pp. 111-121.

۲۸. به نقل از:

Peter Singer, Practical Ethics (Cambridge: Cambridge University Press, 1979), p. 49. 29. Ibid., p. 50.

۳۰. نگاه کنید به منتخب آثار سالت در:

Regan and Singer, Animal Rights and Human Obligations, pp. 173-178, 185-189.

برای منتخبی اساسی تر، نگاه کنید به:

George Hendrick and Willene Hendrick eds., The Savour of Salt (London: Centaur Press, 1989).

31. Peter Singer, Animal Liberation, 2nd ed. (New York: Random House, 1990).

سینگر، در مقام فایدهباور، اندیشهٔ «ارزش ذاتی» زندگی و زبان «حقوق» را با دیدهٔ شک مینگرد و دعوای خود را بر این ادعا قرار میدهد که حیوانات، همچون انسان، می توانند رنج و شادی را تجربه کنند. صورتی دیگر، مورد غیرفایده باور دربارهٔ حقوق حیوانات را تام ریگان ارائه میدهد (یادداشت ۳۲ را ببینید:

۳۲. نظام مندترین دفاع فلسفی از اندیشهٔ «ارزش ذاتی» و حقوق حیوانات را در کتاب زیر ببینید. Tom Regan, *The Case for Animal Rights* (Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 1983).

ریگان نیز مانند سینگر استدلال میکند که «آزادی حیوانات» مستلزم آزادی انسانها از اعمال و تعصبات «نوع گرایانهٔ» وارسینشدهٔ پیشین است. ۳۳. مثلاً، نگاه کنید به:

۳۶۶ 🛙 اید نولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

Malcoim X, Malcolm X Speaks (New York: Grove Press, 1966).

۳۴. در مورد بیان روشن و پر قدرت این موضعگیری نگاه کنید به:

Iris Marion Young, Justice and the Politics of Difference (Princeton, NJ: Princeton University press, 1990).

۳۵. مثلاً، نگاه کنید به:

Arthur M. Schlesinger, Jr., The Disuniting of America (New York: Norton, 1992).

برای تحلیل نظری کلی تر این مسائل، نگاه کنید به:

Will Kymlicka, Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights (Oxford: Clarendon Press, 1995); David Miller, On Nationality (Oxford: Clarendon Press, 1996); Jeff Spinner, The Boundaries of Citizenship: Race, Ethnicity, and Nationality in the Liberal State (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1994). ایدئولوژیهای آزادیبخش و سیاست هویّت 🗉 ۳۶۷

برای مطالعهٔ بیشتر آزادی سیاهان

Biko, Steve. I Write What I Like, eds. Malusi and Thoko Mpumlwana. London: Bowerdean Press, 1996.

Branch, Taylor. Parting the Waters: America in the King Years, 1954-1963. New York: Simon & Schuster. 1988.

Carmichael, Stokely, And Charles Hamilton. Black Power. New York: Vintage Books, 1967.

Fanon, Frantz. Black Skin, White Masks. New York: Grove Press, 1982.

Grier, William H., and Price N. Cobbs. Black Rage. New York: Bantam Books, 1969.

King, Martin Luther, Jr. Why We Can't Wait. New York: Harper & Row, 1964. West, Cornel. Race Matters. New York: Vintage Press, 1994.

X, Malcolm. The Autobiography of Malcolm X. New York: Grove Press, 1965.

\_\_\_\_\_. Malcolm X Speaks. New york: Grove Press, 1966.

آزادی زنان

Beauvoir, Simone de. The Second Sex. New York: Bantam Books, 1968.

Elshtain, Jean Bethke. Public Man, Private Woman: Women in Social and Political

Thought. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1981.

Friedan, Betty. The Feminine Mystique. New York: Norton, 1963. Grimké, Sarah. Letters on the Equality of the Sexes, ed. Elizabeth Ann Bartlett. New

Haven, CT: Yale University Press, 1988.

hooks, bell. Feminist Theory: Margin to Center. Boston: South End Press, 1984. Jaggar, Allison. Feminist Politics and Human Nature. Lanham, MD: Rowman & Littlefield, 1988.

۳۶۸ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

Mill, John Stuart. The Subjection of Women [1869] in John Stuart Mill: Three Essays, ed. Richard Wollheim. Oxford: Oxford University Press, 1975.

Mitchell, Juliet. Woman's Estate. New York: Vintage Books, 1973.

Schneir, Miriam, ed. Feminism: The Essential Historical Writings. New York: Vintage Books, 1972.

Tong, Rosemarie. Feminist Thought. Boulder, CO: Westview Press, 1989.

آزادى همجنس بازان

Bawer, Bruce. A Place at the Table: The Gay Individual in American Society. New York: Poseidon Press, 1993.

Cruikshank, Margaret. The Gay and Lesbian movement. London: Routledge, 1992. Duberman, Martin. Stonewall. New york: Dutton, 1993.

Marcus, Eric. Making History: The Struggle for Gay and Lesbian Equal Rights. 1945-1990. New York: HarperCollins, 1992.

Mohr, Richard. Gays/Justice. New York: Columbia University Press, 1988. Sullinvan, Andrew. Virtually Normal: An Argument about Homosexuality. New York: Alfred A. Knopf, 1995.

آزادي بوميان

Brown, Dee. Bury My Heart at Wounded Knee: An Indian History of the American West. New York: Holt, Rinchart & Winston, 1970.

Deloria, Vine, Jr., and Clifford Little. The Nations Within: The Past and Future of American Indian Sovereignty. New York: Pantheon, 1984.

Kingsolver, Barbara. Pigs in Heaven: A Novel. New York, HarperCollins, 1993.

Little Bear, Leroy, Menno Boldt, and J. Anthony Long, eds. Pathways to Self-Determination. Toronto: University of Toronto Press, 1984.

Monture-Angus, Patricia. Thunder in My Soul: A Mohawk Woman Speaks. Halifax,

### ايدئولوژيهاي آزاديبخش و سياست هويّت 🗉 ۳۶۹

N.S.: Fernwood Publishing, 1995.

Richardson, Boyce, ed. Drumbeat: Anger and Renewal in Indian Country. Assembly of First Nations: Summerhill Press; distributed by University of Toronto Press, 1989.

Wub-E-Ke-Niew. We Have the Right to Exist. New York: Black Thistle Press, 1995.

يزدان شناسي آزاد يبخش

Phillip Berryman. Liberation Theology: Essential Facts about the Revolutionary
Movement in Latin America -- and Beyond. Philadelphia: Temple University Press, 1987.
McGovern, Arthur F. "The Evolution of Liberation Theology, "New Oxford Review
17 (June 1990); 5-8.

Pottenger, John. The Political Theory of Liberation Theology. Albany, NY: State University Press of New York, 1989.

Sigmund, Paul. Liberation Theology at the Crossroads: Democracy or Revolution? New York: Oxford University Press, 1990.

آزادي حيوانات

Amory, Cleveland. Man Kind? New York: Harper & Row, 1974.

Coats, C. David. Old MacDonald's (Factory) Farm. New York: Continuum Books, 1989.

Frey. R.G. Interests and Rights: The Case against Animals. Oxford: Oxford University Press, 1980.

Regan, Tom. The Case for Animal Rights. Berkeley and Los Angeles: University of California Press. 1983.

\_\_\_\_\_and Peter Singer, eds. Animal Rights and Human Obligations. Englewood Cliffs, NJ: Prentice- Hall, 1976.

Singer, Peter. Animal Liberation, 2nd ed. New York: Random House, 1990.

فصل نهم

# سیاست «سبز»: ایدئولوژی زیست بوم شناسی

فقط بپیوندید ... ای. ام. فورستر<sup>ر</sup>، ها*وار*دز اند<sup>۲</sup>

ایدئولوژیها همه از بحران برمیخیزند. ایدئولوژیها از نوعی حس مشترک که یک جای کار میلنگد، و جهان آن گونه نیست که شاید، آغاز می شوند و می کو شند مشخصه های مشکل آفرین یا گیج کنندهٔ زندگی مردم را شرح یا تفسیر کنند، و بر اساس این شرح و تفسیر تشخیصها و تجویزهایی ارائه دهند و برای تباهیهای دوران سختی نسخه هایی بپیچند. ایدئولوژی موضوع این فصل هم، مطمئناً، از این قاعده مستثنی نیست. این ایدئولوژی اگرچه بسیاری از اندیشه هایش قدیمی است، کاملاً تازه است \_در واقع، چنان تازه که هنوز نامی مورد توافق همگان نیافته است. اما چون بسیاری در این نهضت، دیدگاه خود را سیاست سبز و خود شان را «سبزها» می نامند، ما به آنان و ایدئولوژیشان با همین نام اشاره می کنیم[۱].

بحرانی که اساس جنبش گستردهٔ سبزهاست از بحران محیط زیست پدید آمده است. در واقع، این بحران واحدی نیست، بلکه رشتهای از بحرانهاست که در ارتباط با صدمات زیست بومی و زیست محیطی ناشی از رشد جمعیت، آلودگی آب و هوا، نابودی جنگلهای بارانی استوایی، انقراض سریع و کامل انواعی ازگیاهان و جانوران، اثر گلخانهای (گرم شدن جو زمین)، نابودی جنگلها و دریاچهها بر اثر بارانهای اسیدی، پارگی لایهٔ اوزون محافظ زمین و دیگر موارد آسیب و خرابی زیست محیطی که اکنون آشناست.

این بحرانها به یکدیگر مرتبطاند. به علاوه، همه ناشی از اقدامات و اعمال انسان در دو سدهٔ اخیر است. بسیاری از اینها حاصل نو اَوریهای فنشناختی، مانند موتورهای درونسوز است.

۳۷۲ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

اما به نظر بسیاری از کارشناسان محیط زیست علل این بحرانهای زیست محیطی به همان اندازه که فن شناختی است اید تولو ژیک هم است. یعنی اینها از اندیشه ها و اید تولو ژیهایی سرچشمه می گیرد که انسان را ماورای طبیعت و جدا از آن قرار می دهد. نهضت در حال رشد سیز در برابر این اید تولو ژیها ضد اید تولو ژی خود را ارائه می دهد که دو جنبهٔ اصلی دارد. این ضد اید تولو ژیهایی است که مدتهاست بر سیاست نوین تسلط دارد. و دوم، می کو شد بینشی مثبت تر و امیدوارکننده تر از رابطهٔ انسانها با محیط طبیعی زیست و با همدیگر ارائه کند.

انتقاد سبزها از ایدئولوژیهای دیگر

به گفتهٔ سبزها تدبیر ایدئولوژی زیستمحیطی به جای ایدئولوژیهای دیگر و اقدام متناسب با آن فقط یک انتخاب در بین انتخابهای ممکن فراوان نیست. این شاید یگانه فرصت باقیماندهٔ انسانها برای نجات این سیاره و هزاران نوع [موجودات زندهٔ] آن \_از جمله نوع انسان \_باشد. شاید تنها علت این امر ارتباط و بستگی عمیق انسان به دیگر انواع گیاهی و جانوری است. در یک کلام، همه وابستگی متقابل با یکدیگر دارند. برای فهم این وابستگی متقابل در عمل حکایت درخت را در نظر بیاورید. درخت نه تنها منبعی برای سایه و الوار بلکه برای اکسیژن است که آن را با دیوکسید کربن (CO2) که محصول فرعی سوختن و دیگر فرایندهای اکسایش از جمله تنفس خود ماست مبادله ميكنند: تقريباً هر دقيقه بيست بار در مخلوطي از اكسيژن و نیتروژن تنفس میکنیم و با هر نفس کربن دیوکسید بیرون میدهیم. مثلاً از بین بردن جنگلهای بارانی استوا، یا نابودی جنگلهای شمالی با بارانهای اسیدی به معنی کاهش میزان اکسیژنی است که در دسترس ما و دیگر موجوداتی است که نفس میکشند. این به سهم خود میزان دیوکسید کربن را در جو افزایش میدهد، که به گرم شدن بیشتر جو زمین می انجامد و به اثر گلخانه ای معروف است. این گرم شدن جهانی به جای خود خشکسالی می آورد، زمینهای حاصلخیز پیشین را به بیابان و بادیه های خاکی تبدیل میکند و از این رو موجب کاهش محصولات کشاورزی میشود، که به معنی گرسنگی جانوران و انسان یا حتی از گرسنگی مردن آنان است. همچنین، ذوب تدریجی کوههای یخی قطب را به دنبال دارد که موجب افزایش سطح آب دریاها

سیاست «سبز»: ایدئولوژی زیست بوم شناسی 🖻 ۲۷۳

و راه افتادن سیلاب در بسیاری از نواحی پست ساحلی، از جمله بخش اعظم فلوریدا و بیشتر کشورهایی چون بنگلادش میشود.

نتیجهٔ اخلاقی حکایت درخت به سادگی عبارت است از: همه چیز به هم مربوط است. یا، به عبارت دیگر، آنچه می رود برمی گردد. البته، به اعتباری، این پیام کاملاً هم تازه نیست. همهٔ ادیان بزرگ جهان به شیوه های گوناگون دقیقاً همین راگفته اند. «آنچه آدمی بکارد، همان را درو خواهد کرد» (غلاطیان، باب ششم، آیهٔ ۷). این نه تنها در مورد افراد، بلکه در مورد نسلهای مختلف انسانها صادق است. «پدران انگور ترش خوردند و دندانهای پسران کند شد» (حزقیال نبی، باب هجدهم، آیهٔ ۲). به سخن دیگر، آنچه انسان در مکان و روزگاری می کند، در مکان و روزگاری دیگر بر انسانهای دیگر و بر دیگر انواع تأثیر می گذارد. همهٔ اعمال، صرف نظر از کوچکی آنها پیامدهایی دارند.

اما در حالی که ادیان بزرگ دنیا آموختهاند که همه چیز به هم مربوط است، اغلب ایدئولوژیهای جدید چنین نکردهاند به همین دلیل سبزها با ایدئولوژیهای دیگر، راست و چپ به یکسان با گرایشی کاملاً انتقادی برخورد میکنند. اینان نه تنها از آموزهها و باورهای مشخص ایدئولوژیهای دیگر انتقاد میکنند، بلکه از فرضیات بررسینشدهٔ آنها نیز کمتر از این انتقاد نمیکنند.

مثلاً، فرضیات مربوط به طبیعت و رابطهٔ انسان با طبیعت راکه در چندین ایدئولوژی جدید مشترک است، در نظر بگیرید. لیبرالها، سوسیالیستها و محافظه کاران فردگرا نگرش مشابهی دربارهٔ طبیعت دارند و از «پیروزی» یا «سلطهٔ» روزافزون انسان بر طبیعت شادند. آنان طبیعت را یا به صورت نیرویی دشمن خو در نظر میگیرند که باید تسخیر شود یا به صورت منبعی که باید مهار شود و برای مقاصدی انسانی چون «رشد» و «توسعهٔ اقتصادی» به کار برود. بنابراین، باید پیشرفت فنشناختی و علمی و اقتصادی را بر حسب اقتدار نوع انسان بر طبیعت اندازه گرفت. این گونه نگرش دشمنانه را اندیشمندان اوایل سدهٔ هفدهم، از جمله دوست توماس هابز، سر فرانسیس بیکن<sup>۱</sup>، پیش نهاده بودند. بیکن در واقع چنان سخن میگوید که مارکی دو ساد بعدها

۳۷۴ 回 اید نولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

دربارهٔ زنان میگفت. طبیعت (همیشه «مؤنث») مغرور و متکبر است اما «انسان» [مذکر]، که حسّ قدرتش با «غلبه» بر طبيعت فزوني مي يابد، بايد آن را رام، متواضع، و تحقير كند. بيكن اعلام کرد باید از طبیعت «بازخواست» کرد، «رامش کرد»، و مجبورش ساخت «رازهایش را برای انسان فاش کند»، تا انسان بتواند اسرار او را بر ضد خودش به کار گیرد، و «طبیعت را گویی بر سندان شکل دهد». انسانها از طریق فناوری تنها «نوعی ارشاد نرمخویانه بر طبیعت اعمال نمی کنند؛ قدرت دارند تا او را بگشایند، به انتقیادش بکشند و بنیادش را به لرزه در آورند. سرانجام، «با دست و هنر انسان او از حالت طبیعیش به عنف خارج و مچاله می شود» و برای مقاصد انسان «قالب زده می شود» [۲]. جان لاک هم به شیوهای مشابه البته کمتر «سادیستی» معتقد بود که طبیعت به خودی خود بی ارزش است. تنها هنگامی که مردم این زمین «برهوت» و منابعش را به استفادهٔ انسانی میبرند، طبیعت «ارزشی» را که دارد کسب میکند: «زمینی که کاملاً به طبيعت واگذاشته شده و هيچ اصلاحي به صورت مرتع، كشت يا درختكاري در أن انجام نشده باشد، همان گونه که در واقع است، برهوت نامیده می شود؛ و می بینیم که فایده اش هیچ است»[ا]. و با اینهمه، کارل مارکس، که از سرمایهداری و ایدئولوژی لیبرالِ تـوجیه کـنندهٔ سرمایهداری انتقاد میکرد، در مورد قدرت افزایش یافته بر طبیعت که سرمایهداری فرا آورده بود احساساتي مي شود:

بورژوازی طی حاکمیتی که به یکصد سال نمی رسد نیروهای تولیدی انبوهتر و عظیمتری از آنچه همهٔ نسلهای پیشین بر روی هم فراهم آورده اند به وجود آورده است. انقیاد نیروهای طبیعت به انسان، ماشین آلات، کاربرد شیمی در صنعت و کشاورزی، کشتی بخار، راه آهن، تلگراف برقی، پاک کردن قاره هایی کامل برای کشت، آبراهه کشیدن از رودها، جمعیتهای کاملی را از زمین رویانده سده های پیشین کجا حتی تصورش را می کردند که چنان نیروهای تولیدی در دامن کار اجتماعی خفته باشد [۴].

در پرتو این نظرات، سبزها میگویند تعجبی ندارد که جوامع سرمایهداری لیبرال و کمونیستی به یکسان اساسی «انسان مدار» <sup>۱</sup> یا جانبداری «انسان گرایانه» دارنـد[۵]. هـر دو «رشـد» اقـتصادی و بهرهوری را بر محافظت از محیط زیست طبیعی ترجیح میدهند. میگویند تعجبی نـدارد کـه سیاست «سبز»: ایدئولوژی زیست،ومشناسی 🗉 ۳۷۵

رودهایی چون ولگا و میسیسی پی جز فاضلابی روباز نیستند و دریاچه ها و ماهیها و درختان کاج سیبری، نیو انگلند، و کانادا را باران اسیدی مسموم کرده است. و اگرچه اتحاد شوروی ...در سال ۱۹۸۶ در چرنوبیل ا ـ..عرصهٔ بدترین رویداد هسته ای تاریخ بوده است، ایالات متحد هم در سال ۱۹۷۹ در جزیرهٔ تری مایل ا در پنسیلوانیا کاملاً به فاجعه نزدیک شد. حوادث گذشته و احتمال وقوعشان در آینده به کنار، ایالات متحد، روسیه، چین و کشورهای دیگر ضایعات مرگبار هسته ای و شیمیایی تولید میکنند، بی آنکه برای انباشت مطمئن آنها طی صدها و حتی هزاران سال آینده که بقایای این ضایعات برای سلامت انسان و دیگر موجودات بسیار خطرناک باقی خواهد ماند راهی یافته باشند.

سبزها از دیدگاه زیست بومشناختی خود چندان تفاوتی بین سرمایه داری و کمونیسم نمی بینند. اید تولوژیهایی که هر دو نظام برای توجیه خود به کار می گیرند اساساً توجهی به محیط زیست طبیعی که ما و همهٔ موجودات در نهایت متکی به آنیم ندارند. بنابر این به گفتهٔ سبزها، لازم است فرضیاتی اساسی را که پیش از هر چیز شالودهٔ این اید تولوژیهای متنفذ را تشکیل می دهد بازنگری کنیم. از این گذشته، باید در فکر اید تولوژی ای باشیم که نظام ظریف نظارت و تعادل طبیعت را به رسمیت بشناسد و به آن احترام بگذارد.

### در تدارک اخلاق زیست بو مشناختی

بسیاری از سبزها ترجیح میدهند دیدگاه خود را نه ایدئولوژی بلکه نوعی «اخلاق» بخوانند. نخستین اندیشمندان زیست بومشناس، مانند اَلدولئو پولد از «اخلاق زمین» سخن میگویند[۶]. دیگران در سالهای اخیر از اخلاقی سخن گفته اند که کرهٔ خاک را در مرکز دارد[۷]. حال اَنکه بعضی دیگر، با روحیهٔ مشابهی، از نوعی «اخلاق سیارهای» در حال پیدایش سخن میگویند[۸.با این حال، با وجود تفاوتهایی که در تکیه و تأکید آنها وجود دارد، به نظر می رسد که همگی از چندین نظر اساسی شبیه هم باشند.

به گفتهٔ آنان، اخلاق زیستمحیطی یا زیست بو مشناختی دست کم مشخصه های زیر را در بر

۳۷۶ 🖾 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

میگیرد. نخست، چنین اخلاقی بر شبکهٔ ارتباطات و بستگیهای متقابل تأکید دارد که ما و دیگر انواع موجودات در آن زندگی میکنیم. مردم نه تنها با یکدیگر بلکه با انواع دیگر جانوران و گیاهان پیوند دارند. انواع اخیر نه تنها شامل آنهایی است که انسان میخورد – مثل ماهی، گاو، و ذرت – بلکه موجودات زیر را هم در بر میگیرد: پلانکتونهای بسیار ریزی که خوراک نهنگها و ماهیهای اقیانوس می شوند، حشرات و ریزماهیهایی که خوراک ماهیان رودها و دریاچههایند و کرمهایی که خاک را نرم میکنند و هوا می دهند تا ذرت در آن بروید. ذرت گاو را تغذیه میکند، گاو کشتزارها را بارور میکند و انسانها از ماهی، ذرت و گاو تغذیه میکند. همه متقابلاً در گیر چرخهٔ تولد، زندگی، مرگ، فساد، و تولدی دیگرند. و همهٔ آنها در این چرخه وابستهٔ هوا و آب، آفتاب و خاکاند که بی آنها زندگی ممکن نیست.

سبزها میگویند با فراموشی این حقایق بنیادین خود را به خطر می اندازیم. با این حال، فراموششان کرده ایم. با جدایی از طبیعت، زندگی و تجارب خود را به بخشهایی جداگانه تقسیم کرده ایم. انواع سبزیها و انواع گوشتها را کالاهایی می دانیم که مثلاً از انبار خواربار فروشی بسته بندی شده در پلاستیک و پوشال می رسد و آب یا به صورت بطری یا از شیر می آید. کمتر مکث می کنیم تا دربارهٔ آنچه این چیزها را امکان پذیر کرده و در دسترس ما قرار داده، یا در میزان وابستگی ما به آنها و آنها به ما و انواع کنیم. اما این حس بی ارتباط بودن بنا بر ادعای سبزها توهمی است که اگر مرتفع نشود، نوع ما و بسیاری انواع دیگر را محکوم به انقراض خواهد کرد. اما کجا دربارهٔ این وابستگیهای متقابل بیاموزیم؟ راههای متعددی هست. علم، بویژه شاخه های زیست شناسی، زیست بومناسی، زمین شناسی، همچنین ادبیات، موسیقی و هنر وجود دارد. فلسفه و ادیان گوناگون نیز سهم زیادی دارند. اما سبزها یادآور می شوند منبعی که از آن غافل مانده ایم خرد عامه در بین بومیانی چون سرخپوستان امریکای شمالی است. بر طبق

این خرد عامه زمین و هوا و آب به همه تعلق دارد و مال هیچ کس نیست. طبیعت را به هیچ بهایی نمی توان فروخت، زیراکالایی نیست که جدا از ما وجود داشته باشد ــبرعکس، ما جزئی از زمین و زمین جزئی از ماست. ناتوانی در بازشناسی این به هم پیوستگی به معنی محکوم کردن نوع ما و همهٔ دیگران به بینوایی روزافزون و در نهایت انقراض است.

چندین مشخصهٔ دیگر اخلاق زیستمحیطی یا سبز از شناسایی به هم پیوستگی و

سیاست «سبز»: ایدنولوژی زیست بوم شناسی 🗉 ۳۷۷

بستگیهای متقابل برمیخیزد. اولین آنها احترام به زندگی ...نه فقط زندگی انسان بلکه هر گونه حیات، از کوچکترین ریزموجودات تا بزرگترین نهنگها \_است. سرنوشت نوع ما به دیگران بسته است، و سرنوشت آنان به ما. چون حفظ زندگی مستلزم وضعیتهای خاصی است. دومین مشخصه چنین است: وظیفه داریم به وضعیتهایی احترام بگذاریم که گونههای متعدد زندگی را میپرورد و حفظ میکند. از مرجانهای زیرین گرفته تا خاک و آب و هوا در بالا، طبیعت موجوداتش را در شبکهٔ پیچیدهٔ وضعیتهای به هم پیوسته تغذیه میکند. آسیب به یکی آسیب به دیگران است، و به خطر انداختن هستی هر موجودی که در این شبکه ساکن و وابستهٔ یکپارچگی این شبکهٔ ظریف نگاهدارندهٔ حیات است به خطر انداختن همه است.

با این حال، اعتراف به این امر نادیده گرفتن یا انکار قدرت عظیم انسان برطبیعت نیست. برعکس، این امر مستلزم آن است که حدود قدرت خود را بشناسیم ــو مسئولیت کامل محدود کردن آن و استفادهٔ خوب و خردمندانه از آن را پذیرا باشیم. سبزها خاطرنشان میکنند که این زمان سرنوشت زمین و همهٔ موجوداتش برای بهتر یا بدتر شدن، به تصمیمات و اقدامات انسان بستگی دارد. اینان میگویند ما نه تنها وابستهٔ طبیعتیم، طبیعت هم به ما ــبه دقت، و خودداری و تحمل ما \_وابسته است. در محدودهٔ قدرت خود مي توانيم بارها زمين را نابود كنيم. در صورت بروز جنگ هستهای این کار خیلی سریع انجام می شود (یا به عبارت بهتر \_ چون کلمهٔ «جنگ» بر غالب و مغلوب اشاره دارد، و جنگ هستهای هیچ برندهای ندارد ...«کشتار هستهای همگانی» یعنی، نابودی همه چیز و همه کس). هر ستیز محلی، هر چقدر هم که در آغاز کوچک باشد، مي تواند به مواجههٔ ابرقدرتها، با نتايج مرگبار و پيش بيني پذير آن بينچامد. از اينجا مشخصهٔ دیگری از اخلاق «سبز» پدید می آید: سبزها باید برای صلح تلاش کنند. این گفته بدان معنا نیست که سبزها از هر ستیز یا مواجههای دوری گزینند، بلکه باید تدابیری برای مواجههٔ مستقيم، مقاومت و اعتراض بدون خشونت، به شيوهٔ مهاتما گاندی، مارتين لوترکينگ و دیگران را به کار بگیرند. بسیاری از سبزهای مبارز چنین کردهاند، نه تنها به صورت اعتراضهای ضد جنگ، بلکه به صورت تلاش برای کند یا متوقف کردن پاکسازی جنگلهای کهن، ساختن

۳۷۸ 🗈 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

نیروگاههای هستهای و فعالیتهای دیگری که از نظر آنان و یرانگر محیط زیست طبیعی است. به نظر آنان امروزه چنین موضعی ضروری است زیرا نه تنها کشتار هسته ی همگانی، بلکه روشهای کندتر، هرچند به همان اندازه و یرانگر، برای از بین بردن محیط زیست از جمله آثار انباشت شوندهٔ اقداماتی که در مقیاس کوچک هرروزه انجام می شود، می تواند زمین و همهٔ ساکنانش را نابود سازد. هر اقدامی، هر اندازه کوچک یا ظاهراً بی اهمیت، آثار یا پیامدهایی دارد که گاهی بی تناسب با همهٔ اقداماتی است که آنها را فرا آورده است. (مثلاً، عمل سادهٔ نوشیدن قهوه را از فنجانی پلاستیکی در نظر بگیرید. این ظرف راحت اما از نظر زیستی تجزیه ناپذیر صدها سال پس از آنکه بدن نوشندهٔ قهوه به خاک تبدیل شده است همچنان باقی می ماند.) در جامعهٔ نوین صنعتی این مثل قدیمی را که «درختان تنومند از دانه ای کوچک می روید» می توان این طور دستکاری کرد که «بلایای عظیم از اقداماتی کوچک برمی خیزد». پیامدهای گستردهٔ زیست محیطی از اقدامات روزانهٔ ما، صرف نظر از اینکه چقدر بی اه میت به نظر برسند

چون هر یک از ما بازیگریم \_خواه در نقش تولیدکننده، مصرفکننده، یا هر نقش دیگر \_همه مسئولیت کامل اقدامات خود را می پذیریم و چون در نظام دموکراسی زندگی میکنیم، بخشی از مسئولیت اقدامات دیگران را هم به عهده میگیریم. هر یک از ما در وضع قوانین و سیاستهایی که در زندگی ما تأثیر میگذارد سهمی داریم یا میتوانیم داشته باشیم. به همین دلیل، سبزها بر مسئولیت فردی و جمعی ما برای حفظ محیطی که از ما محافظت میکند تأکیدی یکسان میکنند. باری، سبزها دموکراتهایی به معنی عام کلمهاند و «اخلاق»شان بر اه میت شهروندی دموکراتیک فعال و آگاه تأکید میکند. اما در بین سبزها بر سر اینکه این اخلاق از چه تشکیل میشود، و بهترین شیوهٔ رسیدن به آگاهی و آگاه ساختن دیگران و شهروند فعال بودن کدام است اختلاف هست. سیاست «سبز»: ایدئولوژی زیست بوم شناسی 🗉 ۳۷۹

### اختلافات حلنشده

زیست بوم بانان به تعبیری طیفی از رنگ سبز را تشکیل می دهند. زیست بوم بانان اصلاح طلب «سبز روشن»اند و هوادار سیاستهای همگانی و قوانینیاند که در خدمت خواستهها و نیازهای انسبان باشد و در همین حال کمترین آسیب را به محیط زیست طبیعی وارد آورد. زیست بو م بانان «سبز تیره» خواهان اقدامات شدید تری برای متوقف ساختن توسعه و همچنین محافظت و حتى گسترش مناطق طبيعت وحشاند [٩] شيوهٔ ديگر تـوصيف ايـن اخـتلاف را زیستبوماندیش<sup>۲</sup> نروژی، آرنه نیس ۳ عنوان کرده است. نیس بین «زیستبومبانی سطحی» و «زیست بوم شناسی ژرف» تمایز قائل است. در نظر اولی، انسان کانون توجه است و مسائل محیط زیست به گونهای «انسانمدار» و «ابزاری» تلقی می شود. بدینسان، زیستبومبانان سطحینگر ممکن است از حفظ جغد خالخالی یا نوع خاصی نهنگ جانبداری کنند تا انسانهای علاقهمند از دیدار این جانوران محروم نشوند. در مقابل، زیست بومشناس ژرفاندیش مدعی است که جغد و نهنگ \_و در واقع، همهٔ موجودات زنده و نظامهای زیست بوم شناختی پشتیبان آنها \_نه از نظر ابزاری بلکه ذاتاً ارزشمند است. یعنی، در خود و به خودی خود و کاملاً جدا از ارزشی که انسان برای آنها قائل است خود ارزشمندند. زیست بومشناسی ژرف دیدگاهی زیست مدار (یا زندگی مدار) است که انواع موجودات دیگر و نظامهای زیست بومی را همتراز انسان قرار میدهد[۱۰].

شیوهٔ باز هم دیگری برای توصیف تفاوتهای بین زیست بوم بانان این است که گروهی را به دیدگاه «باغ» و گروهی دیگر را به دیدگاه «طبیعت وحش» نسبت دهیم[۱۱]. مدافعان دیدگاه باغ، مثل رنه دوبو<sup>ه</sup> و وندل بری<sup>ع</sup>، معتقدند انسان بخشی از طبیعت است و کشت زمین بخشی از طبیعت و نیاز انسانهاست[۱۲]. اگر انسان پناهگاه، لباس و خوراک می خواهد باید این کار را بکند. چنین کاشتی باید محتاطانه و محترمانه انجام شود، اما اگر قرار است انسان رفاه بیشتری داشته باشد این کار ضروری است. مدافعان دیدگاه باغ مایل اند از دیدگاه طبیعت و حش انتقاد کنند که نفع جانوران غیر انسان و زیستگاههای آنها را بالاتر از منافع مشروع انسان می نهند. انسانها نیز

- 1- environmentalists
- 2- ecosopher (eco-philosopher)

- 4- biocentric (life-centered)
- 5- René Dubos

۳۸۰ 🗈 ایدتولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

جانورانیاند که نیازها و شیوههای خاص نوع خود را در زندگی در طبیعت و در دگرگون ساختن اَن دارند. به بیان وندل بری:

مردم نمی توانند دور از طبیعت زندگی کنند؛ این نخستین اصل طبیعت بانان <sup>۱</sup> است. با این حال، مردم بدون تغییر دادن طبیعت نمی توانند در آن زندگی کنند. اما این در مورد همهٔ موجودات صادق است؛ آنها وابستهٔ طبیعت اند و آن را دگرگون می کنند. به اعتباری، آنچه طبیعت نامیده می شود مجموعهٔ تغییراتی است که موجودات مختلف و نیروهای طبیعی همگی به صورت اقدامات پیچیده شان بر همدیگر و بر مکانشان اعمال کرده اند [۱۲].

مدافعان دیدگاه طبیعت وحش، مانند ادوارد ابی ۲ و دیو فورمن ۲ یکی از بنیانگذاران نهضت «اول زمین!» ۲ سسائل را به صورت متفاوتی می بینند. انسان بیش از اندازه زمین را تصرف و تاراج کرده، و اینهمه را با نام «پیشرفت» یا «توسعه» انجام داده است. جنگلهای کهن را پاکسازی کرده، زیستگاههای جانوران و نظامهای زیست بومی تمام و کمالی را نابود کرده، بر رودها سد بسته، دامنهٔ کوهستانهای پوشیده از جنگل را به پیست اسکی تبدیل کرده است همیشه نسبت به آثار اعمالش بر جانوران و در درازمدت بر سلامت نظامهای زیست بومی نگاهدارندهٔ حیات وحش بی اعتنا بوده است. فقط دو نمونه از موارد بسیار بدین قرار است: امروز در ۴۸ ایالت پایینی امریکا نسل گرگ تقریباً منقرض شده (و حتی در آلاسکا هم به خطر افتاده) است، و خرسهای بزرگ خاکستری (گریزلی) و شیر کوهستان وضعیت چندان بهتری نداشته اند. اینها و دیگر انواع بزرگ بیرونی» طبیعی زندگی میکنند. نابودی این و دیگر انواع، نوع انسان را از چیزهای بزرگ بیرونی» طبیعی زندگی میکنند. نابودی این و دیگر انواع، نوع انسان را از چیزهای

ما این جانوران ترسناک را به مثابه مظاهر فرهنگی حفظ میکنیم ــتیم فوتبال دانشگاه مکزیک، لوبوز [گرگها]، خرس بزرگ خاکستری بر پرچم ایالتی کالیفرنیا ــاما اگر این سرزمین را بار دیگر با آنها شریک نشویم، غرب هم از لحاظ معنوی و زیست بومی به همان اندازهٔ بریتانیا رام می شود [۱۴].

خرسها و دیگر جانوران وحشی به همان اندازهٔ انسانها حق دارند که زندگی ارضاکنندهای

1- conservationists

4- Earth First!

سیاست «سبز»: ایدئولوژی زیست بوم شناسی 🗉 ۳۸۱

داشته باشند. ما انسانها بایسته یا شایسته نیست که خودمان را ارباب طبیعت بدانیم. برعکس، همچنانکه آلدو لئوپولد در سالنامهٔ استان سند <sup>۱</sup> که به نظر فورمن «مهمترین، جالبترین، و خردمندانه ترین کتابی است که تاکنون نگاشته شده»[۱۰] می گوید «اخلاق سرزمینی» مستلزم آن است که انسانها نقش متواضعانه تری برای خود قائل شوند: «خلاصه، اخلاق سرزمینی نقش انسان اندیشه ورز «هو موساپین» <sup>۲</sup> را از فاتح جامعهٔ سرزمینی به شهروند و عضو سادهٔ آن کاهش می دهد. این اخلاق کلاً برای هموندان انسان و برای اجتماع احترام قائل است (۱۰ است که گرایش به حفظ که آموزهٔ اصلی اخلاق سرزمینی یا محیطی چنین است: «چیزی حق است که گرایش به حفظ یکپارچگی، ثبات و زیبایی اجتماع زیستی داشته باشد. هر گرایش دیگری خطاست»[۱۰].

اما اساس این آموزه های فلسفی و اخلاقی کدام است؟ چگونه می توان آنها را بـه صـورت اقدام سیاسی متبلور ساخت؟ آیا اختلافات بین «درجات» متفاوت سبزها مرتفع شدنی است؟ اینها از جملهٔ سؤالاتی است که نهضت نسبتاً جدید سبز یا زیست بوم بانی پیش نهاده اما هنوز پاسخ جامع و روشنی به آنها نداده است.

نخست، ماهیت و منشأ اخلاق تازه پیدای زیست بوم بانی یا سرزمینی را بررسی کنیم. آیا این اخلاق آن گونه که بعضی سبزها اشاره می کنند مقدس است، یا آن گونه که بعضی دیگر اصرار می ورزند علمی و غیر دینی است؟ پرسش، یا به عبارت بهتر رشته پرسشهای، دوم در مورد راهکارها و تدابیری است که نهضت زیست بوم بانی باید به کار گیرد. آیا سبزها باید شیوه های عمل تازه و متفاوتی پیش کشند یا از همان شیوه هایی استفاده کنند که «گروههای متنوع ذی نفح» به طور سنّتی به کار برده اند. مثلاً، آیا بهتر است حزب سیاسی خاصی برای خود تشکیل دهند یا درقالب همین احزاب موجود فعالیت کنند؟ آیا بهتر است بیرون از سیاست سنّتی «گروههای درقالب همین احزاب موجود فعالیت کنند؟ آیا بهتر است بیرون از سیاست سنّتی «گروههای درقالب همین احزاب موجود فعالیت کنند؟ آیا بهتر است بیرون از سیاست سنّتی «گروههای خاصی در نظر گرفت. هریک از این مسائل را یک به یک بررسی می کنیم.

بنابر نظر بعضی سبزها، اخلاق زیستبومبانی در تحلیل نهایی دینی یا معنوی است و متکی

۳۸۲ 🛙 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

بر فضایلی چون فروتنی، احترام، و بزرگداشت است. اخلاق زیست بوم بانی متضمن کوچک شمردن خرد است در برابر فناپذیری فردی و وضعیت جمعی ما نه در حکم ساکنان منحصر به فرد یا اریابان این سیاره، بلکه در حکم یک نوع و نسل در میان انواع و نسلهای بسیار. اخلاق زیست و مبانی مستلزم احترام به زندگی در همهٔ صورتها و وضعیتها، اعم از جاندار و بیجان، است که آن را حفظ میکند و می پروراند. و سرانجام، چنین اخلاقی متضمن بینشی احترام آمیز و ترس آلود است. این اخلاق مستلزم آن است که دیگر، نه تنها در این زمان بلکه در مورد نسلها و روزگاران آینده نیز، مردم و دیگر انواع را محترم بشماریم، عزیز بداریم، و برای آنان اهمیت فائل شویم. بر اساس مضمون گفتهٔ ادموند برک، وظیفه داریم که برای نسلهای آینده به جای و روزانه محلی برای سکونت بر جای بگذاریم.

دست کم، اغلب سبزها تا این اندازه اتفاق نظر دارند. اما فراتر از این حد، اتفاق نظر پایان می یابد و اختلافات، به تدریج ظاهر می شوند، همچنانکه بعضی سبزها حالتی معنوی و دینی به خود می گیرند که از نظر سبزهای دیگر غریب و بد است. آنان که اخلاق زیست بوم بانی را بر اساس ارزشهای دینی یا معنوی قرار می دهند می گویند که باید زمین را همچون ایزدی مهربان و خیرخواه – الههٔ گایا (از واژه یونانی به معنای «زمین») – بدانیم که باید با ترس و احترام نیایشش کنیم. تعدادی از سبزها، از جمله بخشی از (اما نه همهٔ) کسانی که خود را زیست بوم شناس زرف اندیش می خوانند، معتقدند که این شیوه ای برای آزاد ساختن خود ما از محدودیتهای دیدگاه کاملاً علمی یا مادیگرا و رسیدن به حالت دیگری از ذهن است که با «گوش دادن» به طبیعت و آموختن از آن هماهنگتر است تا سخن گفتن و امر کردن به آن (۱۸]. با این حال، به نظر می رسد گروهی دیگر چنان از رب النوع گایا سخن می گویند که حالتی کمتر استعاری و بیشتر واقعی دارد (۱۸].

بعضی «زیستبومشناسان ژرفاندیش»، بویژه طرفداران نهضت «اول زمین!» تمایلی ندارند «انسانگرایانه» یا دینی سخن بگویند بلکه اصطلاح مالتوسی را ترجیح میدهند. توماس مالتوس کشیش و اقتصاددان انگلیسی سدهٔ نوزدهم بود دو همچنانکه در فصل هفتم دیدیم سیاست «سبز»: ایدئولوژی زیست بوم شناسی 🗉 ۳۸۳

-ادعا می کرد جمعیت انسانها با تصاعد هندسی افزایش می یابد در حالی که منابع موجود برای پشتیبانی آن جمعیت به صورت تصاعد حسابی (یعنی با میزان ثابت) افزایش می یابد. بدینسان، بر طبق قانون مالتوس (۷-۲ را ببینید) جمعیت روزافزون انسان به سرعت منابع موجود را تهی می سازد و گرسنگی گسترده و مرگ بر اثر گرسنگی نتیجهٔ ناگزیر آن است. از گرسنگی گسترده نتیجهٔ دیگری حاصل می شود: تعادلی جدید بین جمعیت و منابع. متأسفانه، این تعادل کوتاه مدت با افزایش جمعیت به پایان می رسد و این چرخه بار دیگر دوباره آغاز می شود. اندیشمندان برجستهٔ نهضت «اول زمین!» که از مالتوس الهام گرفتند -از جمله رمان نویس فقید ادوارد ابی و دیو فورمن، ویراستار سابق نشریهٔ اول زمین! مدعیاند که طبیعت برای مقابله با خطا و نخوت انسان نیروهایی دارد: گرسنگی گسترده، قحطی، سیل، شیوع بیماری ایدز -طبیعت با چنین و دیگر وسایل نوع بی ملاحظهٔ انسان را مجازات می کند که می کند. اگرچه زبان «اول زمین!» زبانی دینی نیست، گاهی به نظر می رسد که بینش آن دربارهٔ می کند. اگرچه زبان «اول زمین!» زبانی دینی نیست، گاهی به نظر می رسد که بینش آن دربارهٔ

در مقابل، زیست بوم شناسانی که اجتماعی تر و غیر دینی تر می اندیشند مایل اند تا هر گونه سخن از دین و الهه و زیست بوم شناسی ژرف را اگر نگوییم با دشمنی صریح، باسو ، ظنی ژرف بنگرند. از جملهٔ این منتقدان می توان موری بوکچین <sup>(</sup> «زیست بوم شناس اجتماعی» و اینسترا کینگ<sup>۲</sup>، «زن باور زیست بوم شناس» را نام برد. آنان مدعی اند که سخن گفتن دربارهٔ الهه یاوه گویی رمزآمیزی است و باید به هر قیمتی شده از آن دوری کرد. و آنان نهضت «اول زمین!» را سازمانی ضد بشری و غیر انسانی می دانند که در پی حذف کامل انسان از معادلهٔ زیست بوم شناختی است. در مقابل، زیست بوم شناسان اجتماعی<sup>7</sup> بر وابستگی و مسئولیت انسان نسبت به محیط زیست واقف اند، اما بر آن اند که حیات انسان از اهمیت و منزلت خاصی برخوردار است.

تفاوتهای دیگری در پهنهٔ گستردهٔ نهضت سبز در حال پیدایش است. اگرچه همگی در مورد آگاهسازی و آموزش مردم اتفاق نظر دارند، بر سر بهترین شیوهٔ انجام این مهم تشتت وجود دارد.

۳۸۴ 🗈 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

بعضی می گویند سبزها باید نقشی فعال در سیاست انتخاباتی بپذیرند. سبزهای اروپا که حزب سبز آلمان و دیگر کشورها را سازماندهی کرده و کرسیهای متعددی در مجلس ملی کشورهای مختلف به دست آوردهاند از چنین روشی طرفداری میکنند. سبزهای ایالات متحد نگران از مشکلاتی که حزبهای ثالث اقلیت با آن روبهرویند، به طور کلی از راهکارهای دیگری هواداری میکنند. مثلاً زیست بوم شناسان اجتماعی تمایل به مبارزات محلی در سطح قاعدهٔ هرم دارند که همسایگان و دوستان را درگیر حفظ محیط زیست می سازد. گروهی از زیست بوم شناسان اجتماعی البته نه همه، از آنار شیستهایی تشکیل می شوند که دولت و سیاستهای آن را برای «بزرگتر شدن» بیشتر به صورت مسأله می بینند تا راه حل، و در نهایت در پی نشاندن نظام غیر متمرکز تعاونیها و کمونها به جای دولت اند.

سبزهای دیگر راهکارهای کاملاً متفاوتی را پی گرفتهاند. بعضی گروهها، مانند «صلح سبز»، هوادار چنان اقدام جدّی و مستقیمیاند که بنا بر محاسبهٔ آنان جنجالساز و خبرساز باشد و توجه همگان را برباید. مثلاً فعالان «صلح سبز» سینهٔ خود را بین توپهای زوبینانداز شکارچیان نهنگ و شکارشان سپر کردهاند. آنان رو در روی شکارچیانی قرار گرفتهاند که دنبال شکار بچه فکها میروند و کسانی را ردیابیکردند که به روشهایغیر قانونی مواد زاید سمی را تخلیه میکنند و آنان را به مردم شناساندهاند. چنین تدابیری را دولتهای ژاپن، ایسلند و فرانسه عـلناً محکوم کردهاند. در سال ۱۹۸۵ مأموران مخفی فرانسوی در بخش بیطرف نیوزلند اقیانوس پیمای جنگجوی رنگین کمان <sup>۲</sup> متعلق به «صلح سبز» را منفجر و غرق کردند که یک نفر از خدمه نیز کشته شد. (پس از آن حمله، هدایای مالی سرازیر شد و کشتی بزرگتر و جدید جنگجوی رنگین کمان ۲، به آب انداخته شد تا مأموریت سلف خود را ادامه دهد) حتی گروههای میبارزتر میانند «انیجمن چوپان دریا» و «اول زمین!»، از «خرابکاری زیستبومشناختی» و «کارشکنی» به مثابه وسایلی توجیه پذیر برای اعتراض هواداری کردهاند، هرچند همیشه هم اینها مانع اهانت و آسیب به محیط زیست طبیعی نمی شود. بعضی از اعضای «اول زمین!» ادعا کردهاند که درختان هزارسالهٔ چوب سرخ را برای پیشگیری از سودهای حاصل

سیاست «سبز»: ایدئولوژی زیست بوم شناسی 🗉 ۳۸۵

در کو تاهمدت شرکتهای تولید الوار «میله گذاری» کردهاند \_ یعنی میله های فلزی درازی در درخت نشاندهاند. این میله ها به درخت آسیب نمی رسانند، اگرچه خطری جدی برای تیغ ارّه های ماشینی است که احتمال دارد به میله ها بخورد. در رمان ادوارد ابی، دارودستهٔ کارشکنان ۱ (۱۹۷۵)، چنین تدابیری توصیف و حتی تشویق شده و در دفاع زیست بوم شناختی: راهنمای میدانی برای کارشکنی ۲ (۱۹۸۵) نوشتهٔ دیوفورمن به تفصیل شرح داده شده است.

دیگر گروههای زیست بوم بان، بویژه گروههایی که از تلاشهای زیرکانه تر و ملایمتر نفوذ بر قانونگذاران و آگاه ساختن افکار عمومی از مسائل زیست بومی هواداری میکنند، از تدابیر «صلح سبز» و اقدامات ستیزه جویانه تر هواداران «اول زمین!» انتقاد کرده و خود را از آنان میّرا دانسته اند. مثلاً باشگاه سیرا<sup>۳</sup> به امید تصویب قوانینی برای حفظ محیط زیست طبیعی فعالانه بر مجلس امریکا و قوای مقننه در ایالتها اعمال نفوذ میکند. این باشگاه دربارهٔ مسائل بسیار گستردهٔ زیست محیطی کتابهایی منتشر و فیلمهایی نیز تهیه میکند. گروههای دیگر، مانند «صندوق دفاع از محیط زیست»، هم راهکارهای مشابهی را دنبال میکنند. گروه «حوه «حفظ طبیعت»<sup>ه</sup> برای خرید زمین به منظور تبدیل به زیستگاههای حفاظت شده اعانه جمع میکند.

نهضت سبز با وجود تازه با بودن، هماکنون نیز به دسته بندی درونی دچار شده است. آنارشیستها مخالف تدابیری اند که زیست بوم بانان اعمال نفوذ کننده بر مجلس از آن دفاع می کنند، اعلامیه های سیاسی «اول زمین!» زیست بوم شناسان اجتماعی را متوحش کرده است، و اعضای میانه رو و محافظه کار «حفظ طبیعت» و باشگاه سیزا از همهٔ جارو جنجالهای نامطلوب شرمنده اند. و در عین حال، نکتهٔ مهمی که سبزها به سرعت دریافته اند، آن است که اختلاف زیست بوم بانان بر سر وسیله است، اما در مورد اصول و اهداف اتفاق نظر دارند. اینان در این فرض که همه چیز به هم مربوط است \_گذشته از هر چیز، زیست بوم شناسی مطالعهٔ ارتباطات متقابل است \_به هم ماننده اند و متفق اند که حفظ نظامهای زیست بومی پیچیده نه تنها هدفی ارزشمند بلکه اگر خواهان بقای نژاد انسان و دیگر انواع باشیم، ضروری است.

1- The Monkey-Wrench Gang2- Ecodefense: A Field Guide to Monkey-Wrenching3- Sierra Club4- Environmental Defense Fund5- Nature Conservancy

۳۸۶ 🖬 ایدنولوژی های سیاسی و ارمان دموکراتیک

#### نتيجه

دیدیم چرا سبزها از بسیاری ایدئولوژیهای رایج در عصر جدید انتقاد میکنند. همچنین به اکراه آنان در این مورد که دیدگاه خود را ایدئولوژی بنامند اشاره کردیم. آیا «اخلاق» آنها «ایدئولوژی» است؟ بر طبق معیاری که برای شناسایی و توضیح ایدئولوژیها پیش نهادهایم، معتقدیم که چنین است. نخست، «اخلاق» زیست بوم شناختی چهار نقش هر ایدئولوژی را دارد و دوم، این اخلاق نظر مشخصی را دربارهٔ آزادی پیشنهاد و از آن دفاع میکند. و سرانجام برداشت خاصی از دموکراسی را پیش میبرد. هر یک از این مشخصه ها را به ترتیب وارسی میکنیم.

زیست بومشناسی در حکم ایدئولوژی

ایدئولوژی زیستبومبانی یا «سبز» چهار نقش هر ایدئولوژی را که در فصل اول ارائه گردید ایفا میکند. پیش از هر چیز، این ایدئولوژی توضیحی است. توضیح میدهد چگونه بحران زیستمحیطی پیدا شد. این بحران برخاسته از غرور و نخوت انسان است و بعضی سبزها آن را «انسان مداری» و گروهی دیگر «انسانگرایی» (اومانیسم) خوانده اند. این باور خطا که انسان ارباب مستقل و حاکم بر طبیعت و سیارهٔ ماست اساس بیاعتنایی غیر مسئولانه و افسارگسیختهٔ انسان نوین به شبکهٔ ظریف و به هم پیوستهٔ زندگی است. دوم، ایدئولوژی تازه پیدای «سبز» معیاری برای ارزیابی و *ارزشیابی* اقدامات، عملکردها و سیاستها ارائه میکند. اقداماتی را ک گرایش به حفظ و پایش محیط زیست \_جنگلهای بارانی، زیستگاه حیات وحش، مردابها و دیگر نظامهای زیستبومی \_دارند، تحسین میکند و آنها راکه به محیط زیست آسیب میرساند و آن را نابود میکنند، محکوم میکنند. سوم، این ایدئولوژی هوادارانش را جهت میدهد و به آنان حس هویت میدهد. سبزها خود را عضو نوعی میدانند که سلامت و هستیش عميقاً وابستهٔ ديگر انواع و اوضاعي است که همهٔ آنها را تغذيه ميکند و پرورش ميدهد. چهارم، اید تولوژی سبزها برنامه ای برای اقدام اجتماعی و سیاسی ارائه میکند. از جمله مسئولیتهایی که سبزها برای خود قائل اند اشاعهٔ سیاستها یا عملکردهایی است که محیط زیست طبیعی را حفظ میکند و مردمی راکه نسبت به سلامت دیگر انـواع و محیط زیست طـبیعنی در کـل

سیاست «سبز»: ایدئولوژی زیست بوم شناسی 🗉 ۳۸۷

بیاعتنایند آموزش میدهد و آنان را روشن میسازد. از دیدگاه سبزها، فقط دگرگونی انبوه و جهانگستر آگاهی میتواند این سیاره و انواع آن را از تاراج بیپروای انسان نجات دهد.

زیست بومشناسی، آزادی و آرمان دموکراتیک

همان گونه که در فصل اول اشاره شد، هر ایدئولوژی مفهوم خاصی از آزادی برای خود دارد. ایدئولوژی «سبز»هم مستثنا نیست. سبزها معتقدند انسان و انواع دیگر تنها در صورتی که هم درنظر و هم در عمل بر «ن**خوت انسانگرایی»** ـ بینش انسانگرا که ارزش دیگر انواع و محیط زیست آنها را نادیده میگیرد ـ فائق آیند میتوانند برای بقا و شکوفایی بهراستی آزاد باشند.



شکل ۹-۱ دیدگاه «سبزها» دربارهٔ آزادی.

بنابراین، می توان دیدگاه سبزها را به صورت الگوی سه پایهٔ ما خلاصه کرد (به شکل ۹-۱ نگاه کنید.)

سرانجام همان گونه که در فصل اول اشاره کردیم، هر ایدئولوژی نوین تفسیر خاص خود را از آرمان دموکراتیک ارائه میکند. سبزها در این مورد هم مستثنا نیستند. همچنانکه پیش از این دیدیم، سبزها معتقدند هر یک از ما نسبت به محافظت و پایش محیط زیست مسئولیم. این مسئولیت نه تنها محیط زیست طبیعی راکه نگاهدارندهٔ همهٔ موجودات است، بلکه محیط

۳۸۸ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

سیاسی، اقتصادی و اجتماعی کار و زندگی انسان را نیز در بر میگیرد. مردم تنها در محدودهٔ نظام سیاسیای می توانند شکوفا شوند که به هر کس اجازهٔ ابراز وجود و حق رأی می دهد و بدین سان مشارکت فردی و مسئولیت شخصی را به حد اکثر می رساند. سبزها می گویند این نظام ضرور تاً دموکراتیک است. و می افزایند که بهترین نوع دموکراسی نظامی با قاعدهٔ غیر متمرکز است که بیشترین امکان مشارکت را فراهم می آورد و تشویق می کند (۲۱]. تنها در چنین اوضاعی هر یک از ما می تواند سهم کامل، عادلانه و برابری از مسئولیت را برای نگاهداری سیاره مان و همهٔ انواعش پذیرا باشد.

سیاست «سبز»: ایدنولوژی زیست بوم شناسی 🗉 ۳۸۹

#### بادداشتها

در مورد دو نمونهٔ بسیار متفاوت نگاه کنید به:

Fritjof Capra and Charlene Spritnak, Green Politics (New York: Dutton, 1984), Robert E. Goodin, Green Political Theory (Cambridge: Polity Press, 1992). همچنین

۲. به نقل از:

William Leiss, The Domination of Nature (New York: George Braziller, 1972), pp. 58-59.

3. John Locke, Second Treatise of Government, para. 42;

همچنین در:

Terence Ball and Richard Dagger, eds., Ideals and Ideologies: A Reader (New York: Longman, 1999), selection 12.

4. Karl Marx and Friedrich Engels, The Manifesto of the Communist Party, in Lewis S. Feuer, ed., Marx and Engels: Basic Writings on Politics and Philosophy (Garden City, N.Y: Doubleday Anchor, 1959), p. 12.

# همچنين در:

Ideals and Ideologies, selection 34.

5. David Ehrenfeld, The Arrogance of Humanism (New York: Oxford University Press, 1978).

6. Aldo Leopold, The Sand County Almanac (New York: Oxford University Press, 1968);

همچنین در:

Ideals and Ideologies, selection 58.

٧. مثلاً، نگاه کنید به:

Christopher Stone, *Earth and Other Ethics* (New York: Harper & Row, 1987). 8. Hans Jonas, *The Imperative of Responsibility* (Chicago: University of Chicago Press, 1984).

۹. نگاه کنید به:

Andrew Dobson, Green Political Thought (London: Unwin Hyman, 1990), pp. 206-213.

۳۹۰ 🖾 اید تولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

10. Arne Naess, "The Shallow and the Deep Long-Range Ecology Movement: A Summary," Inquiry 16 (1973): 95-100.

همچنین نگاه کنید به:

Naess, Ecology, Community, and lifestyle, trans. and ed. David Rothenberg (Cambridge: Cambridge University Press, 1989).

۱۱. نگاه کنید به:

Roderick Nash, Wilderness and the American Mind, 3rd ed. (New Haven, CT: Yale University Press, 1982), pp. 379-388.

12. René Dubos, The Wooing of Earth (New York: Scribner's, 1980); Wendell Berry, The Gift of Good Land (San Francisco: North Point Press, 1981).

13. Wendell Berry, "Getting Along With Nature," in Berry, Home Economics: Fourteen Essays (San Francisco: North Point Press, 1987), p. 7;

همچنين در:

Ideals and Ideologies, selection 59.

14. Dave Foreman, Confessions of an Eco-Warrior (New York: Harmony Books, 1991), p. 92; همچنین در Ideals and Ideologies, selection 60.

15. Dave Foreman and Murray Bookchin, Defending the Earth: A Dialogue, ed. Steve Chase (Boston: South End Press, 1991), p. 116.

16. Leopold, A Sand County Almanac, p. 240; همچنين در Ideals and Ideologies, selection

58.

17. Ibid., p. 262.

۱۸. نگاه کنید به:

John Seed et al., Thinking Like a Mountain (Philadelphia: New Society Publishers, 1988).

۱۹. نگاه کنید به:

Judith Plant, ed., Healing the Wounds: The Promise of Ecofeminism (Philadelphia: New Society Publishers, 1989).

۲۰. نگاه کنید به:

#### سیاست «سبز»: ایدنولوژی زیست بوم شناسی 🖻 ۳۹۱

Murray Bookchin, The Modern Crisis (Montreal: Black Rose Books, 1986).

۲۱. مثلاً، نگاه کنید به: Rudolph Bahro, *Building the Green Movement* (London: G. R. P., 1978); and Jonathon Porritt, Seeing Green: The Politics of Ecology Explained (Oxford: Blackwell, 1984).

بعضی سبزها \_مثلاً، دیو فورمن \_مخالفاند \_و استدلال میکنند که مردم محلی اغـلب خواهان «توسعهٔ» محل خودند، در حالی که بیگانگان شوق بیشتری برای حفظ منطقه دارند.

براى مطالعة بيشتر

Berry, Wendell. The Gift of Good Land. San Fracisco: North Point Press, 1981. Bramwell, Anna. Ecology in the Twentieth Century: A History. New Haven, CT: Yale University Press, 1989.

Carson, Rachel. Silent Spring. Boston: Houghton Mifflin Co., 1962.

Catton, William R. Overshoot: The Ecological Basis of Revolutionary Change. Urbana, IL: University of Illinois Press, 1980.

Devall, Bill, and George Sessions. Deep Ecology: Living as if Nature Mattered. Layton, UT: Gibbs M. Smith, 1985.

Ehrenfeld, David. The Arrogance of Humanism. New York: Oxford University Press, 1978.

Goodin, Robert E. Smith, 1985.

Hardin, Garrett. Filters against Folly. New York: Viking Penguin, 1985.

Heilbroner, Robert L. An Inquiry into the Human Prospect, 3rd ed. New York:Norton, 1991.

Kelly, Petra. Thinking Green! Essays on Environmentalism, Feminism, and Nonviolence. Berkeley, CA: Parallax Press, 1994.

Leopold, Aldo. A Sand County Almanac. New York: Oxford University Press, 1968. Nash, Roderick Frazier. The Rights of Nature: A History of Environmental Ethics. Madison, WI: University of Wisconsin Press, 1989.

Partridge, Ernest, ed. Responsibilities to Future Generations: Environmental Ethics. Buffalo, NY: Prometheus Books, 1981.

Porritt, Jonathon. Seeing Green: The Politics of Ecology Explained. Oxford: Blackwell, 1984.

Regan, Tom. All That Dwell Therein. Berkeley and Los Angeles: University of

### سیاست «سبز»: ایدئولوژی زیست بوم شناسی 🗉 ۳۹۳

California Press, 1982.

Regan, Tom. ed. Earthbound: New Introductory Essays in Environmental Ethics. New York: Random House, 1984.

Roszak, Theodore. Person/Planet. Garden City, NY: Doubleday Anchor, 1978.

Sagoff, Mark. The Economy of the Earth Philosophy, Law, and the Environment. Cambridge: Cambridge University, 1988.

Seed, John, Joanna Macy, Pat Fleming, and Arne Naess, Thinking Like a Mountain, Philadelphia: New Society Publishers, 1988.

Schumacher, E.F. Small is Beautiful: Economics as if People Mattered. Garden City, NY: Doubleday Anchor, 1973.

Worster, Donald. Nature's Economy: A History of Ecological Ideas, 2nd ed. Cambridge: Cambridge University Press, 1994. .

.

.

.

·

فصيل دهم

# آيندهٔ ايدئولوژي

هر پسر و هر دختر که زندهزاد است یا لیبرالی کوچک یا محافظه کار است گیلبرت<sup>۱</sup> ر سولیوان<sup>۲</sup>، کمدی موزیکال آیلانز<sup>۳</sup>

هنگامی که گیلبرت و سولیوان برای نخستین بار در سال ۱۸۸۲ تقلیدی طنزآمیز از جامعه و سیاست انگلیس را در کمدی موزیکالی به نمایش درآوردند، شاید تماشاچیان کاملاً یقین داشتند که مرزبندی حزبهای لیبرال و محافظه کار به روشنی تقسیم بندیهای عمدهٔ ایدئولوژیک در آن روزگار را بازتاب میکرد. اما همان زمان نیز دامنهٔ انتخابهای ایدئولوژیک آن اندازه کوته بینانه نبود. در اروپا و امریکای شمالی سوسیالیستهای زیادی فعالیت داشتند ...از جمله کارل مارکس، که در انگلستان سالی پس از اجرای آیلانز درگذشت. گونههای مختلف آنارشیستها هم مانند ملی گرایان هواداران نخبه گرایی، و نظریه پردازان نژادی که تخم فاشیسم و نازیسم را می پراکندند، نیز فعال بودند. هر کس که در جستجوی انتخابی سوای لیبرالیسم و محافظه کاری بود مجبور نمی شد چندان دور برود.

به علاوه، حتى در صفوف ليبرالها و محافظه كاران ناهماهنگى و اختلاف وجود داشت. اين بويژه در مورد ليبرالها صادق بود كه نـزاع بـين خـودشان بـه هـمان انـدازه بـود كـه بـا رقـيبان ايدئولوژيك خود داشتند. ليبرالها كه به گروههايى تقسيم شده بودند، كه ما آنان را ليبرالهاى رفاه و نوكلاسيك ناميدهايم، دربارهٔ ارزش آزادى فردى اتفاق نظر داشتند ولى بر سر اينكه آيا ـآن

۳۹۶ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

طور که گرین <sup>۱</sup> و لیبرالهای رفاه معتقد بودند ــدولتی نیرومند لازم است تا آزادی را اشاعه دهد یا، برعکس همچنانکه هربرت اسپنسر و لیبرالهای نوکلاسیک بر این اصرار میورزیدند که تـنها حکومت مطمئن حکومت ضعیف است، به شدت با هم اختلاف داشتند.

اگر این ستیزهای ایدئولوژیک در سال ۱۸۸۲ پیچیده تر از تقلید طنز آمیز موزیکال گیلبرت و سولیوان بود، امروز به مراتب پیچیده تر است. در سدهٔ بیستم، تقسیمات و اختلافات ایدئولوژیک تازهای بر آنچه در سدهٔ نوزدهم وجود داشت افزوده شده است. سدهٔ بیستم که با فاشیسم آغاز شد و در ادامه ایدئولوژیهای تازه پیدایی رخ نمودند که در فصلهای هشتم و نهم بررسی کردیم، عصر تب ایدئولوژیک بوده است. ایدئولوژیهای قدیمتر و تازه تر همچنانکه در پاسخ به دگرگونی اوضاع تغییر موضع داده، به دسته های مختلف تقسیم شده، از یکدیگر انتقاد کرده و حتی از هم وام گرفتهاند به یکسان بر این تب ایدئولوژیهای قدیمتر و تازه تر همچنانکه در گسترده تر ایدئولوژیهای سان بر این تب ایدئولوژیک افزوده اند – اینهمه برای میرانی هر کس که می کوشد از ایدئولوژی واحدی سر در آورد کافی است چه رسد به فهم طیف گسترده تر ایدئولوژیهای سیاسی به طور کلی. درست هنگامی که فکر میکنیم کمونیسم راکاملاً فهمیده ایم، مثلاً فضای باز سیاسی (گلاسنوست) گورباچف و دیگر دگرگونیهای شگرف اواخر دههٔ ۱۹۸۰ در کشورهای کمونیستی از راه می رسد تا همهٔ پیش بینیها را زیرورو کند. و بعد هم در دههٔ ۱۹۸۰ در کشورهای کمونیستی از راه می رسد تا همهٔ پیش بینیها را زیرورو کند. و بعد هم در دههٔ ۱۹۸۰ در کشورهای کمونیستی از راه می رسد تا همه پیش بینیها را زیرورو کند. و بعد هم در دههٔ ۱۹۹۰ چنین می نمود که خود کمونیستی فرو ریخته است.

از همین روست که برای فهم ایدئولوژیهای سیاسی روندی تاریخی را اختیار کرده ایم. ایدئولوژیهای سیاسی، چنانکه تأکید کرده ایم، پویایند؛ باز نمی ایستند، بلکه دگرگون می شوند و به اوضاع دگرگون شونده واکنش نشان می دهند. بدین سان کوشش برای تعریف هر ایدئولوژی مشخص تا حدودی شبیه تلاش برای زدن هدفی متحرک است. اما اگر در تاریخ باز نگریم و ببینیم چگونه هر ایدئولوژی خاص به منزلهٔ نیروی سیاسی بر آمده و چگونه به اوضاع متغیر و چالشهای ایدئولوژیک جدید واکنش نشان داده، دست کم می توانیم فهم خود را از آنچه رخ داده برای فهم آنچه اکنون رخ می دهد به کار گیریم. معمولاً، گذشته بهترین چراغ برای حال آيندهٔ ايدئولوژي 🗉 ۳۹۷

ایدئولوژیهای سیاسی میآید \_آیندهای که نه تنها در آیندهٔ خود ما، بلکه در آیندهٔ فرزندانمان و نوادگانمان هم به شکلی نقش دارد. با چنین نیتی است که قصد داریم در این فصل پایانی با بهره گیری از وضعیت امروز ایدئولوژیهای سیاسی آیندهٔ آنها را پیش بینی کنیم. **ایدئولوژیهای سیاسی: نیروهای ماندگار** 

در فصل هفتم گفتیم چگونه لیبرالیسم و سوسیالیسم هر دو به پیروی از رهبری فیلسوفان عصر روشنگری سدهٔ هجدهم پیشرفت مداوم و شتابندهٔ انسان را از طریق به کارگیری خرد پیش بینی میکردند. البته پیش بینیهای آنان تا اندازهای تحقق یافته است. وضعیت بیشتر مردم در اروپا و امریکای شمالی، خواه به صورت مدارای دینی، آزادی بیان، حق رأی و شرکت در حکومت و خواه به صورت امید زندگی و سلامت به واقع به نظر می رسد که از دو یست سال پیش بهتر شده است. با این حال، از نظرهای دیگر، روشن است کارها آن طور هم که لیبرالها و سوسیالیستهای نخستین پیش بینی میکردند پیش نرفته است. بویژه نیروهای ملیگرایی و دین از لحاظ سیاسی قدر تمند ماندهاند.

هم لیبرالیسم وهم سوسیالیسم می توانند خود را با احساسات منطقه ای یا محلی که در ملی گرایی تجسم یافته انطباق دهند. اما با ناراحتی به این کار تن می دهند. هر یک به شیوه های متفاوتی بیانگر جهانشمولی روشنگری است. لیبرالها با تأکید بر آزادی فردی ـنه آزادی انگلیسیها، عربها، یا چینیها یا هر گروه دیگر بلکه فرد در انتزاع \_چنین میکنند. سوسیالیستها، به سهم خویش در پی ارتقای منافع طبقهٔ کارگر بوده اند، اماکوشیده اند این کار را با غلبه بر تقسیم طبقاتی یا نابودی آن به گونه ای انجام دهند که هر فرد بتواند از زندگی آزاد و رضایت بخشی برخوردار شود. در هیچ یک از این دو وفاداری ملی نقشی ندارد. با وجود این، ملی گرایی در سیاست نوین به مثابه عامل بسیار مهم و پایداری عمل کرده است.

# ملیگرایی و ایدئولوژی

ایدئولوژیها و احساسات ملیگرایانهای که در سدهٔ نوزدهم برخاستند در سدهٔ بیستم بارز و قدرتمندتر شدهاند. پیش از این در فصل هفتم، دیدیم ملیگرایی چگونه در ظهور فاشیسم و نازیسم در سدهٔ بیستم نقش داشت، اما این تنها بخشی از حکایت آن است. ملیگرایی در

۴۹۸ 🛙 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

نهضتهای ضد استعماری در افریقا، آسیا و امریکای لاتین نیز مستقیماً نقش داشته است. در سدهٔ نوزدهم مستعمره نشینان امریکای لاتین در جنگ برای رهایی خود از حاکمیت اسپانیاییها و پرتغالیها، لیبرالیسم و ملیگرایی را به هم پیوند دادند. درسدهٔ بیستم، نهضتهای مارکسیستی اطلب از جاذبههای ملیگرایانه استفاده کرده و بویژه از نظریهٔ امپریالیسم لنین بهره جستهاند. در واقع، در سالهای پس از جنگ جهانی دوم، قیامهای کمونیستی در به اصطلاح جهان سوم معمولاً به صورت «جنگهای رهایی بخش ملی» ضد استعماری بود.

با این حال در اواخر سدهٔ بیستم به نظر میرسید که محرکهای ملیگرایانه همان اندازه می تواند از گسترش سوسیالیسم مارکسیستی جلوگیری کند که احتمال دارد به آن کمک کند. یکی از نشانه هایش ستیز بین کشورهایی است که ادعای کمونیستی بودن میکنند. تنش دیرپای اتحاد شوروی و جمهوری خلق چین یکی از نمونه های متعدد است. چین هم با همسایهٔ کمونیست خود، ویتنام، جنگ کو تاهی کرد و ویتنام برای سرنگون کردن حکومت کمونیستی خمرهای سرخ به کشور همسایهٔ دیگرش، کامبوج، حمله کرد. در همهٔ این موارد کینه جوییهای دیرین بین ملتهای مختلف قدر تمند تر از وفاداری نسبت به اید تولوژی مشترک از کار در آمده است.

دشمنیهای ملی درون مرزهای کشورهای کمونیستی نیز بویژه در اتحاد شوروی سابق برانگیخته شد. قریب نیمی از جمعیت اتحاد شوروی روس بودند و نیم دیگر را ملیتهای مختلف تشکیل میدادند؛ لیتوانیایی، اوکراینی، ارمنی، و بسیاری دیگر. بسیاری از این مردمان از سلطهٔ روسها خشمگین و به دنبال استقلال بیشتری برای گروه ملی خود بودند. ستیز و دشمنی بین این گروههای ملی پراکنده به فروپاشی اتحاد شوروی و تشکیل دولتهای مستقل مشترکالمنافع در یوگسلاوی سابق خشونت خاصی یافته که در آنجا صربها، کرواتها، و مسلمانان بوسنی را در گیر جنگی داخلی کرده که مشخصهاش پاکسازی قومی – عبارت خوش ظاهری برای اخراج نظاممند و کشتار انبوه ملیتهای رقیب است. حتی چکوسلواکی، اگرچه به گونهای صلح آمیز، به دو پارهٔ جمهوریهای چک و اسلواکی تقسیم شد. پس، در اواخر سدهٔ بیستم، ملیگرایی به سرنگونی حکومتهای کمونیستی و تقسیم همسایگان در راستای مرزهای قومی کمک کرده است. البته این مسأله فقط به کشورهای کمونیستی و کمونیستی سابق محدود نمی شود. ملی گرایی اغلب به صورت نهضتهای جدایی خواه همچنان عامل نیرومندی در سراسر جهان باقی مانده است. باسکها در اسپانیا و اسکاتلندیها و ویلزیها در انگلستان، کبکی های فرانسوی زبان در کانادا \_ اعضای ستیزه جوی اینها و دیگر ملیتها گاهی فریاد برمی آورند و در کوشش برای کسب خودگردانی ملی یا استقلال برای گروهشان در مواردی به خشونت توسل می جویند. ستیز ماندگار در ایرلند شمالی تا حدودی ستیز بین ملیتهاست. و همچنان که جنگ داخلی بین هوتوها و توتسیها که رواندا را به ویرانی کشانده و ستیز پیوسته در سریلانکا نشان می دهد، بسیاری از نزاعها در افریقا، خاور میانه و آسیا نیز چنین است.

اینهمه حکایت از آن دارد که ملیگرایی بهسادگی از بین نخواهد رفت، هر چه مارکسیستها بگويند كارگران وطن ندارند يا هر چه ليبرالها افراد را صرفاً در حكم فرد نه عضو هيچ گروه قومي، نژادی یا ملی خاصی توصیف کنند، تا آنجا که می توان آینده را دید بی شک ملیگرایی دست کم همچنان به پیچیده ساختن مسائل کمک خواهد کرد. در واقع، دلیلی وجود دارد که باور کنیم در سدهٔ بعد احساسات ملیگرایانه باز هم نیرومندتر خواهد شد. همچنانکه جهان با پیشرفتهای فناوری در ارتباطات و حمل و نقل کوچکتر می شود، و اشخاص پیشتری در جستجوی پناهندگی سیاسی یا فرصت اقتصادی از مرزهای بیشتری عبور میکنند، خشم ملیگرایانه علنی شده است. در اروپا، همچنانکه در فصل هفتم اشاره کردیم، خشم به «کارگران میهمان» از کشورهای دیگر، مهاجران مستعمرات سابق، و پناهجویان جنگ داخلی در یوگسلاوی سابق، احساسات فاشیستی را در چندین کشور از نو بر افروختهاند. ملاحظات مشابهی دربارهٔ «مسائل مهاجرت» و رشد جمعیتهای آسیایی \_امریکایی و اسپانیایی \_پرتغالی" در ایالات متحد به تصویب قوانین «انگلیسی رسمی» و محدودیتهایی در دسترسی به برنامه های بهزیستی، مانند طرح ۱۸۷ در کالیفرنیا، راهبر شد. این ملاحظات همچنین ممکن است فعالیت تازهای را از سوی کو کلاکس کلانها و دیگر گروههای طرفدار سلطهٔ سفیدپوستان برانگیخته باشد.

پس، ملیگرایی، چه موفق و چه ناموفق، این نوید را میدهد که مدتها با ما بماند. این در

۴۰۰ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

مورد دین هم به منزلهٔ نیرویی سیاسی حقیقت دارد.

# دين و ايدئولوژی

بسیاری از لیبرالها و سوسیالیستها، برعکس اغلب محافظه کاران که معمولاً دین را جزء ضروری بافت اجتماعی در نظر میگیرند، پیش بینی کرده یا خواسته اند که دین را محو کنند. بی تردید استثناهای مهمی نیز در این میان بوده است، اما لیبرالها و سوسیالیستها گرایش داشته اند که دین را به یکی از این دو شیوه ببینند: نخست آن را مانعی برای زندگی غنی و آزاد می بینند ـ بنا بر نظر بعضی اندیشمندان دورهٔ روشنگری، دین خرافه ای منسوخ یا آن طور که مارکس میگفت «افیون توده ها» است. بعضی میگویند زمانی که «خرد» یا «تاریخ» یا «مبارزهٔ طبقاتی» نقش خود را ایفا کند، مانع دین از میان بر می خیزد و پشت سر گذاشته می شود. شیوهٔ دوم دین را امری خصوصی زندگی شخصی دانست؛ اما کلیسا و دولت باید از هم جدا باشند تا بتوان مدارا را اشاعه داد و آزادی دینی را حمایت کرد(۱).

با اینهمه، دین همچنان نقش عمدهای در مناقشات سیاسی در سراسر جهان دارد. برعکس آنچه مارکس پیشبینی و میل آرزو میکرد، دین رونق یافته است. در واقع، بسیاری از دینداران دین را مانعی نمی بینند، بلکه آن راگذاری به آزادی میدانند[۲].

برای قدرت مستمر دین در سیاست شاهد فراوان است. در فصلهای پیشین در بارهٔ حق دینی در محافظه کاری امریکا و یزدان شناسی آزادیبخش که در امریکای لاتین ظهور کرده است صحبت کردیم. در خاور میانه که ستیز بین فلسطین اشغالی و کشورهای پیرامونش هر دو عنصر ملی گرایی و دینی را در بر دارد، در ایرلند شمالی که کاتولیکها و پروتستانها از دیرباز در ستیزند شواهد بیشتری میتوان یافت. اما روشنترین مثال قدرت سیاسی دین را امروزه در ایمان اسلامی مییابیم. چون بسیاری غربیان خیزش دوبارهٔ اسلام مبارز را گیجکننده و دردسرآفرین مییابند، توضیح مختصری در اینجا ضروری مینماید.

مسلمانان \_از ملیتهای مختلفاند و تقریباً در هر گوشهای از جهان ساکناند. با این حال، تراکم جمعیت آنان در شمال افریقا و خاور میانه و خاور نزدیک بیشتر است. اسلام در عمل از اًیندهٔ ایدنولوژی 🛛 ۴۰۱

آغاز این شریعت در حدود سال ۶۲۰ میلادی که پیامبر اسلام (ص) در عربستان اعلام کرد که از جبرائیل کلام وحی را دریافت کرده بر این ناحیه تسلط داشته است. گزارش این نخستین وحی و آنچه از پی آن نازل شد قرآن را تشکیل داده است که کتاب مقدس اسلام است و مسلمانان آن را کلام الله، یا کلام خداوند یگانه، میدانند. قرآن به همراه سخنان و اعمال شخص پیامبر (ص) (یا سنت)، که مسلمانان باید از آنها پیروی کنند اساس ایمان اسلامی را تشکیل میدهد – ایمانی توحیدی همچون آیین یهود و مسیحیت که خدای یگانهٔ عالم، قادر و رحیم را نیایش میکند.

طی یک قرن پس از رحلت پیامبر (ص) در سال ۶۳۲ میلادی، اسلام از عربستان به سراسر خاور میانه، تمامی افریقای شمالی و بخش اعظم اسپانیا گسترش یافته بود. فرمانروایان مسلمان اسپانیا عموماً با ادیان دیگر مدارا میکردند و به مسیحیان و یهودیان اجازه میدادند به آیینهای خود عمل کنند \_مدارایی که در کشورهای مسیحی آن دوران کم تر نسبت به یهودیان یا مسلمانان روا میداشتند. بدین سان، اسپانیا محل اصلی تماس اروپای مسیحی و جهان اسلام شد. این تماس از آن رو اهمیت ویژهای دارد که اروپاییان را قادر ساخت از ثمرات فرهنگ اسلامی مانند اعداد عربی و علم جبر بهرهمند شوند. دانشگاههای اسلامی بسیاری از آثار فلسفهٔ کلاسیک را هم که قرنها در اروپا گم شده بود حفظ کردند و از طریق تماس با اسپانیای اسلامی این آثار به دست آمد.

با این همه، حتی پیش از حملهٔ مسلمانان به اسپانیا، شکافی در اسلام پیدا شده بود که تا امروز ادامه یافته است. این شکاف بین مسلمانان سنی که گروه بسیار بزرگتر مسلمانان را تشکیل می دهند و شیعیان است. در آغاز مناقشه بر سر مسألهٔ خلیفهٔ یا جانشین پیامبر (ص)، یا رهبر امت اسلامی برخاست، اما مسألهٔ دیگری هم به این قرار روی نمود که ماهیت این رهبری چه باید باشد. سنّیها خلیفه را نوعی مدیر اجرایی می دیدند، در حالی که شیعیان اصرار می ورزیدند که خلیفه امام معصوم است، یعنی رهبری دارای موهبتی الهی است که باید عضوی از آل علی (ع) (داماد پیامبر (ص)) باشد. به عبارت کلی، شیعیان بخش مبارزه جو تر و کم تر سازشکار اسلامی ـو خلاصه بخش حاکم در ایران \_اند.

دین، برای سنّی و شیعه به یکسان مسألهای صرفاً خصوصی نیست. اسلام شیوهای کامل برای زندگی است؛ مثلاً تمایزی بین کلیسا و دولت، دین و سیاست، قائل نیست. قانون کشور و

۴۰۲ 🗉 ایدنولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

احکام اسلامی باید یگانه و یکسان باشد. بدینسان، قرآن ربا را نهی میکند، برای کمک به نیازمندان و فقیران بر ثروتمندان مالیات می بندد و برای زنا جزایی جدی تجویز میکند. حاکمان که در رأس دین و دولت یا به عبارت دقیقتر دولت دینی قرار دارند، باید چنین احکامی را اعمال کنند. به سخن دیگر، اسلام خواهان دین سالاری ایعنی صورتی از حاکمیت است که در آن قوانین کشور باید مستقیماً از احکام الهی پیروی کند.

در سدهٔ بیستم، کشورهای اسلامی که بهتدریج به تمایز حکومت و سیاست از مسائل ایمانی واقف گردیدهاند عموماً از دینسالاری فاصله گرفتهاند. البته، در این باره از سرمشق سوسیالیستها و لیبرالهای غربی پیروی کردهاند. اما در برابر این صورت و صورتهای دیگر سکولاریسم واکنش شدیدی وجود داشته است واکنشی که در ایران در حکومت آیتالله [امام] روحالله خمینی (ره) (۱۹۸۹-۱۹۰۲) از همه آشکارتر بوده است. ایران امام خمینی (ره) موسیقی غربی را ممنوع و زنان را ملزم به رعایت حجاب بر طبق سنّت اسلامی کرد. امام خمینی (ره) طی جنگ خونین و طولانی تحمیلی عراق که مذهب سنّی بر آن تسلط دارد، ایران را رهبری کرد. در آخرین سال حیاتش، برای کسی که سلمان رشدی، ۲ تبعهٔ انگلستان و مسلمان مرتد که بسیاری از مسلمانان رمان آیات شیطانی ۲او راکفرآمیز میدانند، به قتل برساند جایزهای تقریباً یک میلیون دلاری تعیین کرد.

فشارهای سیاسی بین المللی تا امروز نتوانسته است حکومت ایران را متقاعد سازد که فتوای قتل او را لغو کند. شاید این حکومت در سالهای اخیر میانه رو تر شده باشد، اما اصول گرایی آن در مسائل دینی همچنان آشکار است. در واقع، دلایل زیادی وجود دارد که اسلام در هرکجا دین مسلط است به شدت بر آهنگ و حرکت دگرگونی سیاسی و اجتماعی اثر میگذارد. مثلاً، در مصر و الجزایر ستیز بین بنیادگرایان مبارز اسلامی و حکومتهایی که می خواهند به سوی «تجدد» و جامعهای دنیامدارتر بروند به اقدامات بی شمار تروریستی و هزاران مرگ در سالهای اخیر انجامیده است.<sup>۲</sup>

1- theocracy
 2. Sahman Rushdie
 3- The Satanic Verses
 4- نسبت دادن اقدامات تروریستی به بنیادگرایی اسلامی و به ویژه حکومت ایران، اگرچه مبتنی بر وقایع

به گواهی مثالهای اسلام، یزدان شناسی آزادیبخش و «حق دینی» در ایالات متحد احتمال نمی رود که دین بیش از ملی گرایی جاذبهٔ سیاسی خود را از دست بدهد. اما این بدان علت نیست که دین نیروی یکپارچه و واحدی است. مطمئناً، به اعتباری بنیادگرایان در مسیحیت و در اسلام در برابر گستر ش سکو لاریسم یا «انسانگرایی سکو لار» واکنش نشان می دهند. هر دو معتقدند که به امیال انسانی زیاد توجه می شود و به فرمانهای خدا بیش از اندازه کم توجهی می شود. این باور بنیادگرایان اسلامی را به اعلام مجازات مرگ برای نویسندهٔ «کافر» کشانده است، در حالی که اعضای نهضت «حق دینی» تلاش کردهاند کتابهایی را که به گمان آنان غیر اخلاقی است از کتابخانه های عمومی دور سازند و آموزش «علم آفرینش» را در مدرسه های دولتی الزامی سازند.

به هر حال مشترکات بنیادگرایانهٔ آنان بیشتر از جدایی به سبب اختلافاتی است که بین مسلمانان و مسیحیان وجود دارد. به علاوه، همچنان که یزدانشناسی آزادیبخش نشان میدهد، بنیادگرایی به هیچ روی تنها نیروی فعال دینی در این روزگار نیست. یزدانشناسی آزادیبخش و بنیادگرایان «حق دینی» تعهدی مشترک به مسیحیت دارنـد امـا انـدیشههایشان دربـارهٔ مـعنای مسیحی بودن و مسیحی عمل کردن در واقع بسیار متفاوت است. در حالی که «حق دیـنی»

متعددي است به برداشتي ساده انديشانه از تروريسم در جهان امروز دامن ميزند. تروريسم كنوني، در واقع، از یک سو بازتابی از بقایای ایدئولوژیهایی است که در سه جنگ سده بیستم تجلی یافت - جنگ اول که به استعمار کهن پایان بخشید، جنگ دوم که فاشیسم را از پای درآورد، و جنگ سرد که به فرویاشی حکومت احزاب کمونیست انجامید \_و بقایای این هر سه را می توان در نهادهای اجتماعی امروزین در همه جوامع یافت، ازجمله ارتش، پليس، و سازمانهاي اطلاعاتي آمريكا. اما حركت غالب تروريسم در سده بيست و يكم، واكنشي در برابر تروريسم دولتي به سركردگي امريكاست كه هدفي تماميت خواهانه دارد و ميكوشد همه چيز را در انحصار خود بگیرد. این واکنش توسط نظام سلطه برانگیخته می شود و همچون سوختی است که بقای این نظام را تأمین میکند. ضد دموکراتیک است و میخواهد سایه سوءظن را به تمام افراد جامعه بکشاند و هرکس را خرابکاری شناسایی نشده در نظر میگیرد. زمینه سادیسم و ویران سازی را گسترش میدهد تا آنجا که تروریستها همدلی بخش بزرگی از جوامع بشری را به دست بیاورند که اگر جرئت بیان انگیزه های ویرانساز خود را در عمل نیابند در رؤيای خود مخفيانه لذتی ساديستی میبرند. اين تروريسم كه پيشرفتهترين سلاحهای قدرت سلطه گر را در اختيار دارد تروريسم ثروتمندان است كه در شخص بن لادن، مسلمان سني، نمادين شده است ـ تروريسم كساني که به همه چیز دست یافتهاند اما باز هم آرزوی مرگ سلطه گر را دارند. در واقع، در حالی که القاعده سنی با از بین بردن برجهای دوگانه نیویورک و همکاران طالبانی ایشان با از بین بردن مجسمه غول پیکر و چند هزار ساله بودا در افغانستان، جهان، مدنیت، و فرایند جهانی شدن را به چالش طلبیده و قدرت تروریسم سده بیست و یکم را نمادین ساختند، در ایران فعالیتی از این نوع مشاهده نشده است و شواهدی که علیه ایران ادعا می شود در بیشتر موارد نه تنها از لحاظ مصداقي مورد ترديد كه از لحاظ مفهومي نيز فاقد مشروعيت است. ـ م.

۴۰۴ 🖬 اید لولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

خواهان قرائتی مو به مو و صریح از کتاب مقدس و بازگشت به «اخلاق سنتی» است، یزدان شناسی آزادیبخش اصرار می ورزد که باید کتاب مقدس را در پرتو اوضاع ودانش روز – ازجمله دانشی که از نظریه های عناصری تندرو و بی خدا چون کارل مارکس حاصل آمده است قرائت کرد و سپس آن را برای بازسازی جامعه به سود همه، بویژه بینوایان، به کار بست. اگرچه بسیاری از مسیحیان دیگر تا این حد فرا نمی روند، باز هم دین را الهامبخش اقدام به شیوه های غیر مرسوم می بینند. مثلاً در دههٔ ۱۹۸۰ «همایش ملی اسقفهای کاتولیک ایالات متحد» نه تنها جنگ هسته ای را غیر اخلاقی شمرده بلکه استفاده از سلاحهای هسته ای را هم متحد» نه تنها جنگ هسته ای را غیر اخلاقی شمرده بلکه استفاده از سلاحهای هسته ای را هم متحد» نه مثابه تهدید یا عامل بازدارند، محکوم کرده است. تقریباً به طور همزمان، بعضی می محدی ای ایالات متحد را زیر پا نهاد و به پناه جویان امریکای مرکزی کمک کرد به ایالات متحد وارد شوند و در آنجا زندگی کنند. و در سال ۱۹۹۱ پاپ جان پل دوم اعلامیه ای منتشر کرد که در آن هم از سقوط آشکار کمونیسم استقبال کرد و هم در برابر «هر اید تولوژی تندرو سرمایه داری» که راه حل مشکل «فقر اخلاقی و مادی عظیمی را کورکورانه بن عهدهٔ توسعهٔ آزاد نیروهای بازار میگذارد» مشکل «فقر اخلاقی و مادی عظیمی را کورکورانه بر عهدهٔ توسعهٔ آزاد نیروهای بازار میگذارد»

دین به منزلهٔ نیروی سیاسی زنده و سالم است، اما نیرویی است که در جهات مختلف حرکت میکند. درست همچون رودی واحد که ممکن است یه چندین نهر منشعب شود، دین هم بی تردید به شیوه های گوناگون بر ایدئولوژیهای سیاسی همچنان اثر خواهد کرد و در آنها نفوذ خواهد داشت.

#### ايدئولوژى و محيطزيست

با وجود اختلافاتی که بین لیبرالها و سوسیالیستها و بعضی محافظه کاران، بویژه فردگرایان وجود دارد، همگی به پیشرفت مادی ایمان دارند. یعنی معتقدند زندگی انسان از طریق سلطه بر طبیعت می تواند آسانتر کمتر دستخوش گرسنگی، بیماری، و زحمت بیوقفه مشود و خواهد شد. آنان به دلیل همین اعتقاد توسعهٔ صنعتی و فناوری را تشویق میکنند. اَيندهٔ ايدئولوژي 🛛 ۴۰۵

اکنون، در پایان سدهٔ بیستم، می توانیم ببینیم که پیشرفت مادی رحمتی آمیخته است. اگرچه زندگی برای بسیاری به شیوههای متعدد بهتر شده است، روشن است که بسیاری از این بهشد به زیان محیط طبیعی زیست به دست آمده است. تسلط بر طبیعت و مهار کردنش آن چنان هم که قهرمانان اولیهٔ پیشرفت خیال کرده بودند آسان از کار در نیامد. اثر گلخانهای، باران اسیدی، ضایعات سمّی گوناگون \_چنین مسائل زیست بوم شناختی که در فصل نهم بررسی کردیم - تردیدی باقی نمیگذارند که پیشرفت مادی مجموعهای از پیامدهای پیش بینی نشده و ناسالم به بار آورده است. شاید زندگی برای بسیاری از بسیاری جهات بهتر شده باشد، اما اکنون این سیاره چنان شلوغ شده است که شاید به زودی تقاضاهایی که در مورد منابع زمین وجود دارد بر ظرفیتهایش فزونی گیرد.

با پایان یافتن سدهٔ بیستم، مسائل زیست بوم شناختی به مسألهٔ سیاسی هم تبدیل شده است. همهٔ ایدئولوژیها باید به شکلی در برابر چالش این اوضاع تازه واکنش نشان دهند. همچنانکه در فصل نهم دیدیم یک واکنش پیدایش ایدئولوژی نوین «سبز» بوده است. اینکه ایدئولوژی «سبز» به صورت ایدئولوژی عمده ای در آید یا نه تا حدود زیادی به چگونگی واکنش ایدئولوژیهای «رایج» در برابر بحران زیست بوم شناختی بستگی دارد. اگر لیبرالیسم، سوسیالیسم یا محافظه کاری به مسائل زیست محیطی به گونه ای مجابکننده توجه کنند و از این رو «هیاهوی» سبزها را از آنان «بربایند» نه چندان نیازی و نه چندان جایی برای ایدئولوژی سبز وجود خواهد داشت. با این حال، چنانچه هیچ کدام از این ایدئولوژیها از این عهده بر نیایند، باید پیش بینی کرد که سیاست «سبز» به صورتی روزافزون حضوری مؤثر در صحنهٔ سیاسی بیابد.

با اینهمه، امکان دیگری هم هست که بحران زیست بو مشناختی احتمالاً احیای فاشیسم را بر خواهد انگیخت. بنابر نظر رابرت هیل برونر <sup>۱</sup> شاید نتوان مردم را متقاعد کرد که برای رفع بحران زیست بو مشناختی فداکاری لازم را از خود نشان بدهند ۲۱. کسانی از ماکه در گذر رشد به مزایای پیشرفت مادّی خو کرده ایم \_مثلاً اتو مبیل شخصی و تهویهٔ مطبوع \_نمی خواهیم از آنها دست بکشیم، و کسانی که امروز از این مزایا بهر مند نیستند به همان اندازهٔ ما آنها را می خواهند. کمتو

۴۰۶ 🗈 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

کسی داوطلبانه آنچه را دارد رها خواهد کرد؛ در واقع، بیشتر مردم همچنان بیشتر و بیشتر مطالبه خسواهسند کرد. اما اگر این تقاضاها ادامه یابد، بحران زیست بوم شناختی به فاجعهٔ زیست بوم شناختی آشکار می انجامد. در آن صورت، شاید تنها راه حل اعمال فشار با شد. ممکن است حکومتها مجبور شوند مردم را وادارند توقعات خود را کم کنند و زندگی ساده تری مدر پیش گیرند. هیل برونر می گوید این کارها در دموکراسی غیر ممکن است، زیرا بعید است مردم رهبرانی را برگزینند که سختی کشیدن را به آنان و عده می دهند. برعکس، ممکن است به رهبرانی روی آورند که قول می دهند از آنان و رفاه اقتصادیشان در برابر خارجیانی حمایت کنند که آنچه آنان دارند را مطالبه می کنند. بدین سان، ملی گرایی ستیزه جو ممکن است رشد کند، و گرایش به ساکت کردن عقیدهٔ مخالف، تمرکز قدرت در دست چند رهبر، و تشدید روابط خصمانه بین دولتهای ملی جهان \_دورنمایی بسیار نگرانکننده در عصر سلاحهای هسته ای درا به همراه بیاورد.

هیلبرونرپیشبینی نمیکند همهٔ این رویدادها تحقق یابند، اما آن را برآمد مشخصاً ممکن معضلات موجود زیستمحیطی میداند وانگهی، حتی اگر پای احیای گستردهٔ فاشیسم هم در میان نباشد، بسیاری از ناظران معتقدند که فشارهای زیستبومشناختی همه ایدئولوژیهای دربردارندهٔ دموکراسی را جداً به چالش میخواند.

# ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

و آیندهٔ دموکراسی چیست؟ در پایان سدهٔ بیستم دو چیز روشن مینماید. نخست، دموکراسی \_یا دست کم، هواداری لفظی از آرمان دموکراتیک \_است که از هر زمان دیگری محبوبیت بیشتری دارد. جز بعضی منتقدان \_نونازیها و نوفاشیستها و بعضی محافظه کاران و گروهی از سوسیالیستها \_امروزه کمتر کسی دموکراسی را صریحاً مردود می شمارد. در واقع، آرمان دموکراسی محکی بر حکومتها و رهبران تثبیت شده در سراسر جهان است. مثلاً بسیاری از کسانی که به از هم پاشی دولت مارکسیست \_لنینیستی در اروپای شرقی و اتحاد شوروی کمک کردند، همانند کسانی که بر حکومتهای دست راستی در امریکای لاتین شوریده اند، اینهمه را به نام دموکراسی کردهاند. دومین چیزی که در مورد آیندهٔ دموکراسی روشن مینماید آن است که برای یکی از سه گونه آرمان دموكراتيك رايج سدة بيستم جايي وجود نخواهد داشت. اين نسخه، يعنى دموكراسي خلق، قربانی ورشکستگی فراگیر مارکسیسم دلنینیسم شده است. همچنانکه در فصل دوم ديديم، دموكراسي خلق بايد متضمن حاكميت حزب كمونيست به نفع مردم باشد. كمونيستها استدلال میکردند که حزب بدینسان می تواند از طرف مردم سخن بگوید و قدرت خود را برای شکست دشمنان ضد انقلابشان به کار ببرد. تا زمانی که حزب نهادی دموکراتیک باشد، و جایی برای بحث و مخالفت بین رفقای خلق وجود داشته باشد، دموکراسی خلق در کشور وجود دارد، حتى اگر هيچ حزب ديگري اجازهٔ رقابت نداشته باشد. با اين حال، روز به روز آشکارتر شد که این حزب نهادی دموکراتیک نبود بلکه دستگاه دیوانسالار منجمدی بودکه در آن اعضای حزب به امتیازات و قدرت چنگ زده بودند و به جای آزادسازی خلق، از آنان بهره کشی میکردند. جورج اَرول در سال ۱۹۴۵ این درونمایه را به صورت حکایت حیوانات درکتاب مزرعهٔ حيوانات ارائه كرد. ماركسيست يوگسلاو، ميلووان جيلاس مم در اوايل دهه ١٩٥٠ اين استدلال را در کتاب طبقهٔ جدید "ارائه کرد \_و به زندان افتاد. دانشجویان تندرو «چپ نوین» در دههٔ ۱۹۶۰ در ایالات متحد و اروپا بحث مشابهی را پیش کشیدند. الکساندر دوبچک، رهبر کمونیست چکوسلواکی که در سال ۱۹۶۸ برای تضعیف نظارت حزب بر کشورش اقدام کرد، به طور غیر مستقیم همین هدف را دنبال میکردکه در نهایت وقتی تانکها و واحدهای نظامی اتحاد شوروی وارد چکوسلواکی شدند تا به اصلاحات «بهار پراگ»<sup>۵</sup> پایان دهند از مسند قدرت بر کنار شد.

در دههٔ ۱۹۸۰ کم کم وضعیت تغییر کرد، نخست، باپیدایش اتحادیهٔ همبستگی در لهستان اتحادیهای غیر کمونیستی درکشوری که همهٔ اتحادیه ها زیر نظارت حزب کمونیست بود. پس از آن میخائیل گورباچف و پرسترویکا در خود اتحاد شوروی از راه رسید. «بازسازی» اتحاد شوروی به دست گورباچف به پذیرش شکست مارکسیسم انینیسم در دستیابی به وعده های اقتصادی یا سیاسیش انجامید. بعضی مخالفان درون حزب جرأت کردند بگویند دموکراسی

1- Animal Farm

2- Milovan Djilas

5- Prague Spring

4- Alexander Dubček

۴۰۸ 🗉 اید نولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

خلق اصلاً دموکراسی نبوده است. آنگاه که روشن شد گورباچف از قدرت نظامی اتحاد شوروی برای در هم کوبیدن قیامهای مردمی در اروپای شرقی استفاده نخواهد کرد، دموکراسیهای خلق یک به یک سقوط کردند. نظریهٔ موسوم به دومینو ' این تصور که اگر کشور الف «کمونیست شود» کشورهای همسایهاش ب و ج مطمئناً از آن مثال پیروی میکنند – برعکس از کار در آمد. در اروپای شرقی هنگامی که مردم کشورها یکی یکی حکومتهای کمونیستیشان را در «انقلاب مخملی» <sup>۲</sup> سال ۱۹۸۹ سرنگون کردند، دومینوها در جهت دیگر شروع به ریختن کردند. از همه جالب تر فرو ریختن واقعی دیوار برلین بود که مدتها مظهر حاکمیت ستمگرانهٔ کمونیستی بود. در اتحاد شوروی با اقدام برای تصرف قدرت در ماه اوت ۱۹۹۱ کوشیدند جهت دگرگونیها را وارونه کنند، اما واکنش مردم، به رهبوی بوریس یلتسین، کودتای آنان را در هم شکست و پایان

استئنای عمدهٔ این گرایش جمهوری خلق چین است. در چین، کشوری که مائو زمانی آن را «دیکتاتوری دموکراتیک خلق» می نامید، دانشجویان معترض که میدان تیانمن را در بهار سال ۱۹۸۹ اشغال کرده بودند از رهبران حزب کمونیست خواستند بخشی از قدرت خود را وا گذارند تا چین به دموکراسی بدل شود. آنچه آنان می خواستند «دموکراسی خلق» نبود، بلکه چیزی شبیه دموکراسی لیبرالی بود. حزب در پاسخ با ارسال واحدهای نظامی تظاهرکنندگان را قتل عام کرد. صدها و شاید هزاران نفر در یک شب جان باختند. تظاهرکنندگان دیگر را دستگیر و زندانی کردند، و بعضی حتی اعدام شدند. رهبران حزب با محکوم کردن درخواست اعتراضکنندگان برای دموکراسی به مثابه تلاشی در جهت «آزادی بورژواها» بر تعهد خود به دموکراسی خلق تأکید کردند. یه نظر ناظران در سراسر جهان – و به نظر بسیاری از یک میلیارد جمعیت چین میهای است که در پشت آن گروهی نخبه سنگر گرفتهاند تا از قدرت و امتیازات خود محافظت کنند. سقوط «دموکراسی خلق» به این معناست که آرمان دموکراتیک اکنون به دو صورت عمده - لیبرال دموکراسی و سوسیال دموکراسی ... به حیات خود ادامه خواهد داد. ممکن است این دو صورت یکی شوند، زیرا هر دو به آزادی بیان، رقابت برای مقامهای سیاسی و دیگر حقوق مدنی و سیاسی متعهدند. نشانههایی هم وجود دارد که برخی سوسیالیستها بعضی جنبههای اقتصاد سرمایهداری یا بازارمحور را اختیار میکنند. اما اختلافات بین آنان هنوز نسبتاً زیاد است آنان که هوادار لیبرال دموکراسی اند همچنان بر اهمیت خصوصی بودن، از جمله دارایی هر روی، هواداران سوسیال دموکراسی، با این ادعا که جز در صورتی که مردم نقشی برابر در مروی، هواداران سوسیال دموکراسی، با این ادعا که جز در صورتی که مردم نقشی برابر در برابری به منزلهٔ ضرورت دموکراسی، تأکید میگذارد، نمی توانند خود را اداره کنند، همچنان بر برابری به منزلهٔ ضرورت دموکراسی تأکید میگذارد، نمی توانند خود را اداره کنند، همچنان بر برابری به منزلهٔ ضرورت دموکراسی تأکید میگذارد، نمی توانند خود را اداره کنند، همچنان بر برابری به منزلهٔ ضرورت دموکراسی تأکید میکنند. و به گفتهٔ سوسیال دموکراتها تا زمانی که بعضی نسبت به دیگران ثروت و دارایی خیلی زیادتری \_و بنابراین قدرت بیشتری \_دارند، نقشی یکسان نخواهند داشت.

پس، در آیندهٔ نزدیک مبارزهٔ ایدئولوژیکی احتمالاً بیش از هر چیز باز هم لیبرالیسم و سوسیالیسم را در برابر یکدیگر قرار می دهد، در حالی که هر یک سرسپردگی خود را به دموکراسی اعلام می کند. همچنانکه سوسیالیستهای بیشتری از مارکسیسم النینیسم دست می شویند، این امکان وجود دارد که در راستای خطوط تقسیم کنندهٔ لیبرالیسم به جناحهای نوکلاسیک و رفاه صف بندی نوینی رخ دهد. ممکن است لیبرالهای رفاه معتقد شوند که نظر آنان دربارهٔ آزادی، برابری، و دموکراسی به دیدگاه سوسیالیستهای میانه رو نزدیک تر است تا به دیدگاه لیبرالهای نوکلاسیک. لیبرالهای نوکلاسیک و محافظه کاران احتمالاً به این نتیجه خواهند رسید که آنان باید جبههٔ مشترکی علیه کسانی تشکیل دهند که هم طرفدار حکومتی فعال اند و هم جامعه ای مساوات طلبانه تر می طلبند. پس، گروه نخست به سود سوسیال دموکراسی و گروه دوم در دفاع از لیبرال دموکراسی سخن خواهد گفت.

اما آیندهٔ ایدتولوژیهای آزادیبخش و «سبزها» چیست؟همگی تقریباً مطمئناً در سیاست آیندهٔ نزدیک نقش خواهند داشت. سؤال اصلی این است که آیا لیبوالیسم یا سوسیالیسم یا شاید محافظه کاری می توانند آنها را جذب کنند، یا این ایدتولو ژبهای جدید آن قدر قدرت و عرصهٔ

۴۱۰ 🗉 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

فعالیت خواهند داشت تا ایدئولوژیهای «اصلی و قدیمی» را به مبارزه بطلبند. مثلاً بیشتر ایدئولوژیهای آزادیبخش در نوعی حس سرخوردگی از لیبرالیسم و سوسیالیسم سهیماند، اما بخش زیادی از آرمان آزادی خود را نیز مرهون این دو ایدئولوژی اند. اگر لیبرالیسم یا سوسیالیسم بتواند به طرفداران آزادی \_سیاهان، زنان، همجنس بازان، بومیان، یا نهضت آزادی حیوانات \_دلیلی برای این باور بدهد که آنان می توانند این آرمان را واقعیت بخشند، در آن صورت ایدئولوژیهای آزادیبخش احتمالاً در یکی از این ایدئولوژیها ادغام خواهند شد. در غیر اين صورت، اين ايدتولوژيها احتمالاً مسبر مستقل خود را ادامه ميدهند و ليبراليسم، سوسیالیسم و البته محافظه کاری را به چالش خواهند خواند. اما اگر صفبندی پیشگفته صورت پذیرد، احتمال دارد که ایدئولوژیهای آزادیبخش جزئی از ائتلاف سوسیال دموکراتیک ليبرالهاي رفاه و سوسياليستها بشوند. در آن صورت، محافظه كاران كه هوادار صورتهاي سنتي جامعهاند و فردگرایان که جامعهٔ رقابتی فردگرا را ترجیح میدهند جناح مخالفی را تشکیل خواهند داد، که شاید نام لیبرال دموکراسی به خود بگیرد. یا شاید هم شاهد تکه تکه شدن ايدئولو ژيها به اجزاي متعدد و كوچكي باشيم كه ديگر هيچ ايدئولو ژي واحدي محبوبيت كافي برای غلبه بر دیگران را نداشته باشد.

البته امکانات بی شماری وجود دارد، و دنیای سیاست همیشه می تواند ما را به تعجب وادارد. باز شدن دیوار برلین، فروپاشی اتحاد شوروی و مرگ آپارتاید در افریقای جنوبی همگی نمونههای تکاندهندهای از رویداده ایی است که تقریباً هیچ کس پیشبینی نکرده بود. پیش بینیهای سیاسی همیشه سست بنیان است. پس چرا بعضی تحلیلگران با اطمینان پیش بینی می کنند که ایدئولوژی خود به زودی پایان می گیرد؟

# پايان ايدئولوژى؟

در بین گفته های بسیاری که دربارهٔ پایان کمونیسم در سالهای اخیر ارائه شده است، بعضی هم از پایان خود ایدئولوژی خبر داده اند. اینان میگویند با سقوط کمونیسم نه تنها ستیزهای بزرگ ایدئولوژی در سدهٔ بیستم از بین می رود، بلکه ستیز ایدئولوژیکی به طور کلی محو و به نوعی همرأیی گسترده در بارهٔ خواستنی بودن لیبرال دموکراسی می رسیم. از این زمان به بعد، همه در عمل دربارهٔ صورتها و مقاصد کلی زندگی سیاسی توافق خواهند داشت؛ اختلافات صرفاً محدود به بهترین شیوهٔ رسیدن به هدفهایی ـبویژه هدف آزادی فردی، از جمله آزادی دارایی خصوصی ـمیشود که تقریباً مورد پذیرش همگان است. چون به این ترتیب هیچ نقش مفیدی برای ایدئولوژی باقی نمی ماند، ایدئولوژی به سادگی ناپدید خواهد شد.

این نتیجه گیری را ما نمی پذیریم. به گمان ما به چهار دلیل می توان گفت که اید تولوژی نمی تواند پایان پذیرد و از بین نخواهد رفت. نخست اینکه بحث «پایان اید تولوژی» قبلاً پیش آمده ــو شکست خورده ـاست. در اواخر دههٔ ۱۹۵۰ و اوایل دههٔ ۱۹۶۰ پژوهشگران دیگری پیش بینی کردند که همرأیی روزافزون دربارهٔ هدفهای خواستنی در سیاست، دست کم در غرب به پایان پذیرفتن اید تولوژی می انجامد. همچنانکه دانیل بل در سال ۱۹۶۰ می گوید:

دیگر معدود کسانی باور دارند که شخصی بتواند «نقشهٔ تفصیلی» جامعه ای را بکشد و از طریق «مهندسی اجتماعی» آرمانشهر تازه ای برای هماهنگی اجتماعی ایجاد کند. در همین حال، «ضد باورها»ی کهنه تر هم نیروی فکری خود را از دست داده اند. کمتر لیبرال «کلاسیکی» اصرار می ورزد که دولت نباید هیچ نقشی در اقتصاد داشته باشد، دست کم در انگلستان و در اروپا کمتر محافظه کاری را می توان یافت که جداً معتقد باشد دولت رفاه «به رعیت پروری می انجامد». بنابراین، امروزه در جهان غرب در بین اندیشمندان نوعی همرأیی دربارهٔ مسائل سیاسی و جسود دارد: پذیرش دولت رفاه؛ خواستنی بودن قدرت غیر متمرکز؛ نظامی از اقتصاد مختلط و نظام چند حزمی (کثرت گرایی سیاسی). به این معنا عصر اید نولوژی هم به پایان رسیده است (ه).

به هر روی، این «همرأیی» یا بسیار گذرا یا بسیار سطحی بود. آشوب دههٔ ۱۹۶۰ و به همراه آن پیدایش انواع نهضتهای آزادیبخش \_نشان داد که اثری از پایان اید تولوژی نمی توان دید. وانگهی، حکومتهای محافظه کار نه تنها «پذیرش دولت رفاه» را اعلام نکردند، بلکه در دهههای ۱۹۸۰ و ۱۹۹۰ سعی کردند دولت رفاه را برچینند. البته، ممکن است که پیشگویی قبلی نا بهنگام بوده و اکنون با پایان گرفتن سدهٔ بیستم پایان اید تولوژی هم به راستی رسیده باشد[۶]. اما همین واقعیت که این پیشگویی قبلاً غلط از کار در آمده ما را بر آن می دارد که احتمال دهیم این بار هم نادرست خواهد بود.

۴۱۲ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

دلیل دوم برای تردید در این پیشگویی اینکه پس از از بین رفتن مارکسیسم لنینیسم، اختلافات باقيمانده أن اندازه است كه ستيز ايدئولو ژيك را تا مدتها زنده نگاه دارد. ممكن است این ستیز نسبت به گذشته شدت کمتری داشته و تهدید ضعیفتری باشد که همین هم جای شکر بسيار دارد. اما همچنانكه در فصل ششم اشاره كرديم، سوسياليسم با انداختن پوستهٔ ماركسيسم \_لنینیسم می تواند به نوعی حیاتی دوباره را تجربه کند. در این صورت، بین سوسیالیستها، ليبرالها، و محافظه كاران أن قدر اختلاف مي ماند كه مرافعات ايد تولو ژيك بسياري به راه اندازد. علاوه بر نزاعهای بین ایدئولوژیها، اختلافات درونی ایدئولوژیها نیز ادامه می یابد. شکاف بین ليبرالهاي رفاه و نوكلاسيك از نظر صورت و عرصهٔ فعاليت حكومت آن قدر عميق مينمايد كه مانع پیدایش هر گونه همرأیی فراگیر باشند. و تنشها و مسائل حلنشدهٔ بسیاری همچنان حلنشده باقیماند. نقش دین در زندگی همگانی چه خواهد شد؟ آیا باید ملیگرایی را تشویق کنیم یا از آن بر حذر بمانیم؟ جایگاه کسانی \_سیاهان، زنان، همجنسبازان، بینوایان، مردمان بومي ــكه خود را قرباني مي بينند و به حاشية جامعه رانده شدهاند و اجازه ندارند قدرت لازم برای آزادسازی خود را به دست آورند تا بدین ترتیب هویت خود را تعریف و به آن مباهات کنند، چه میشود؟ و، آن گونه که طرفداران حقوق حیوانات یادآوری میکنند، وضعیت موجوداتی که زبان ندارند چه می شود؟ آیا حقوقی دارند که لازم است محفوظ باشد؟ فر بسیاری پرسشهای دیگر که پیش از رسیدن به همرأیی ایدئولوژیک باید بدانها پاسخ گفت. با این حال، بر انگیخته شدن ستیز بیشتر از توافق محتمل مینماید.

دلیل سوم تردید در این پیشگویی این است که آنچه بل و دیگران پیشبینی کردهاند پایان ایدتولوژی نیست، بلکه پیروزی یک ایدتولوژی خاص لیبرالیسم است. به گفتهٔ فرانسیس فوکویاما، لیبرالیسم امروزه همهٔ رقیبان ایدتولوژیک خود را در هم شکسته است[۷]. برخوردهای پراکندهای باقی میماند، اما تأکید لیبرالها بر آزادی فردی، دارایی خصوصی، فرصت برابر، و مدارا بهسرعت در سراسر جهان اوج میگیرد. به قول فوکویاما، این پیروزی به این معنی که ستیزهای ایدتولوژیک عمده در دنیای نوین ما را به هدف یا خرسندی رسانده است نشانی بر «پایان تاریخ» است. البته، تاریخ به این معنی که مردم همچنان به عمل، استدلال، منازعه، و تصمیمگیری ادامه خواهند داد تداوم خواهد یافت. با اینهمه، دگرگونی یا چالشی بنیادین در کار نخواهد بود، چون همه اصول اساسی لیبرالیسم را خواهند پذیرفت. پس، اگر حق با فوکویاما باشد، میتوان پیشبینی کرد که ستیز ایدئولوژیک پایان یابد، اما خود ایدئولوژی از بین نمی رود.

ادعای فوکویاما مبنی بر اینکه شاهد پیروزی لیبرالیسم بر رقیبان ایدئولوژیک آنیم آشکارا نادرست است. ستیزهای ملیگرایانه و دینی در سالهای اخیر به نظر بعضی نشانی است بر شکافی فزاینده بین دو بینش اساساً متفاوت دربارهٔ زندگی. یک بینش، با توجهی ویژه به ستیز بین مؤمنان (به دینی خاص) با دیگرانی که «بی ایمان» یا «کافر»ند، یعنی یا دین دیگری دارند یا اصلاً بی دین اند، بر دین تأکید میکند. بینش دیگر بیشتر دنیامدار یا سکولار است، و توجهش به بهبود همین زندگی بر کرهٔ خاکی، با استفاده از رقابت اقتصادی برای عرضهٔ کالاهای مصرفی هر چه بیشتر برای مردم در سراسر جهان است. به هر روی، این بینش دوم در نظر کسانی که جهان را اساساً بر اساس ملیت و دین می فهمند به مثابه تبدیل تمامی جهان به جهان مصرفی مادیگرای گسترده و واحدی می نماید. در نظر آنان باید در برابر چنین توسعهای مقاومت کرد زیرا تهدیدی برای باورهای دینی و هویت متمایز ملی یا قبیلهای آنان است. مقاومت آنان موجب گردیده که بعضی پژوهشگران چنین ابراز عقیده کنند که جهان معاصر به سوی چیزی کاملاً متفاوت با پیش نگریهای فوکویاما حرکت میکند. بنا بر یک تحلیل، به جای ریایان تاریخ»

سرانجام، دلیل چهارم بر این باور که ایدئولوژیها تا مدتها با ما خواهند ماند بروز مستمر معضلات و ستیزهای تازه است. روشن تر دلیلش بحران، یا بحرانهای، زیست محیطی است که در فصل نهم به آن پرداختیم. این بحران مانع کشفهای حیرت انگیز \_مانند منابع انرژی ارزان، مطمئن و غیر آلوده ساز است \_، واکنشی سیاسی را اقتضا میکند. و این واکنش، به احتمال قریب به یقین صورتی ایدئولوژیک خواهد یافت. به سخن دیگر، هر واکنش مناسبی باید چهار

۴۱۴ 🛙 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

نقش ایدئولوژی را برآورده کند. نخست مردم در پی توضیحی در مورد ماهیت بحران خواهند بود و در کنار آن ارزشیابی وضعیتی راکه با آن روبرویند می طلبند (دومین نقش) سوم، آنها نیاز به جهت دهی \_ یعنی فهم جایگاه خود در خصوص بحران \_ دارند. چهارم و در نهایت آنان به برنامه ای برای عمل نیازمندند که به آنان بگوید چه می توانند و باید بکنند. و لازم است که همهٔ اینها به شیوه ای نسبتاً ساده بیان شود. خلاصه اینکه آنان به هدایت ایدئولوژیک نیازمندند. اگر، همان گونه که محتمل می نماید، بیش از یک ایدئولوژی این هدایت را پیش نهد، آنگاه ستیز ایدئولوژیک مطمئناً دوام خواهد یافت.

به این دلایل پیش بینی نمی کنیم که شاهد پایان ایدئولوژی باشیم. سودمندی و اهمیت ایدئولوژی بیش از آن است که دور انداخته شود. نیازمند آنیم که ایدئولوژی اندیشه را به عمل پیوند بزند و بینشی در بارهٔ استعدادهای انسان ارائه دهد که مردم را به عمل وادارد. تا زمانی که در دنیایی پیچیده و گیجکننده زندگی میکنیم که سرشار از چالش و ستیزها است، به ایدئولوژیای نیاز داریم که توضیح دهد چرا وضعیت اجتماعی چنین است، آن اوضاع را ارزشیابی کند، نوعی احساس جهتیابی به ما بدهد و برنامهای برای عمل راه اندازد - یعنی کوششی برای فهم چیستی و بازسازی جهان آن گونه که باید باشد. همچنین به ایدئولوژی نیازمندیم تا آرمان دموکراتیک برایمان معنی بیابد. و برای مفهوم آزادی هم اساسی داشته باشیم. با لزوم انجام گرفتن چنین کاری، دشوار بتوان فهمید که چگونه می توان بدون ایدئولوژی زندگی آن وجود نخواهد داشت.

.

1.1

يادداشتها

Terence Ball and Richard Dagger, Ideals and Ideologies: A Reader, 3rd ed. (New York: Longman, 1999), selection 12.

Taylor Branch, Parting the Waters: America in the King Years, 1954-1963 (New York: Simon & Schuster, 1988).

برای شرحی گستردهتر دربارهٔ نقش الهام دینی در مبارزات سیاسی نگاه کنید به:

Michael Walzer, Exodus and Revolution (New York: Basic Books, 1985).

3. Centesimus Annus, in Origins, vol. 21, no. 1 (May 16, 1991), p. 17.

4. Robert Heilbroner, An Inquiry into the Human Prospect, 3rd ed. (New York: Norton, 1991).

5. Daniel Bell, The End of Ideology: On the Exhaustion of Political Ideas in the Fifties, rev. ed. (New York: Collier Books, 1961), p. 397.

"The End of Ideology, Revisited (Parts I and II)," Government and Opposition, 23 (Spring and Summer, 1988); pp. 131-150, 321-328.

7. Francis Fukuyama, "The End of Hisory," The National Interest (Summer 1989); 3-18;

همچنین در:

Ideas and Ideologies, selection 62.

فوكوياما استدلال خود را در اثر زير روشن تر بيان كرده است:

The End of History and the Last Man (New York: Free Press, 1992).

باربر در اثر زیر تحلیل خود را شرح داده است:

8. Benjamin Barber, "Jihad vs. McWorld," The Atlantic Monthly (March 1992); 53-65;

همچنین در:

۴۱۶ 🗉 اید نولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

Ideals and Ideologies, selection 63.

باربر تحلیل خود را در اثر ذیل به خوبی ارائه کرده است: Jihad vs. McWorld (New York: Times Books, 1995).

· . · ·

# نماية نامها

### Ĵ

آدامز، ابیگیل، ۳۳۲، ۳۳۴ آدامز، جان، ۴۸، ۱۵۴، ۳۳۲، ۳۳۴ آدامز، چارلز فرانسیس، ۶۲ آدم و حوّا، ۱۳۸

ابی، اداورد، ۳۸۰، ۳۸۳، ۳۸۵ ارسطو، ۳۱–۳۵، ۴۰، ۵۳، ۵۸، ۲۰۰، ۲۳۸ ارنفلد، ديويد، ٣٨٩ اسپریتناک، شارلن، ۳۸۹ اسپنسر، هربرت، ۱۱۰، ۳۹۶، ۳۹۶ استالين، ژوزف + استالين يوميف استالين يوسيف، ٢٤٥-٢٣٩، ٢٧٢ استنتون، اليزابت كيدي، ٣٣٣ استون، لوسي، ۳۳۴-۳۳۴ استون، کریستوفر، ۳۸۹ استوارت جيمز (جيمز اول)، ٨٠ استینسون، گری پ.، ۲۷۱ اسکندر کېير، ۳۴ اسمیت، آدام، ۹۹–۱۰۱، ۲۲۴ ،۲۲۴ اسمیت، دنیس مک ← مک اسمیت، دنیس اشنیر، میریام، ۲۶۳ اف لاطون، ١٢، ٣١-٣٢، ٥٣، ٩١، ١٥٨، ١٨٣، ٢١٤، ۲۳۸ الاكوريا، پدر اينياتسيو، ٣٢٧ الكساندر دوم، تزار، ۲۳۲ اليزابت اول، ٨٠-٨١

اليوت، ويليام ى.، ٣١٥ اورتگا، گاست خوزه، ١٥٨، ١٧۶ اورول، جورج، ٢١٩، ٢٠٧ اوليانف، مايكل، ١٢٦ اوليانف، ولاديمير ايليچ - لنين، ولاديمير ايليچ اون، رابرت، ١٨٩-١٩٠، ٢١٥ اوينرى، اشلومو، ٣١۶

#### ب

باتلر، مليسا، ١٣٢ باربر، بنجامين، ۶۳، ۴۱۵ بارت، ويليام، ٣۶٢ بارو، رودلف، ۳۹۱ باكونين، ميخائيل، ٢٢٠، ٢٥۴، ٢٧٣ بال، تارنس، ۲۵، ۶۱، ۶۳، ۱۳۲، ۲۱۴، ۲۱۴، ۲۷۰، ۳۱۵، 398 بالدوين، جيمز، ٣٢٨ باور، بروس، ۳۶۴ ببل، آگوست، ۲۲۳ برانچ، تيلور، ۴۶۲، ۴۱۵ بسرک، ادموند، ۱۳۹–۱۴۷، ۱۴۸–۱۴۹، ۱۵۴–۱۵۵، 190-194 برلين، ايسايا، ٢٧٢، ٣١۵ برنز، مری، ۲۲۱ برنشتين، ادوئارد، ٢٢٧-٢٣١، ٢٧١ یری، وندل، ۳۷۹، ۳۹۰ بريمان، فيليب، ۳۶۴

۴۱۸ 🗈 اید ٹولو ژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

بکر، کارل، ۱۳۱

تامسون، ویلیام، ۳۳۴ تروتسکی، لئو، ۲۴۱–۲۴۲ تروث، ساجرنر، ۳۳۳ توسیدید، ۶۱ توکویل، الکسیس دو، ۵۱–۵۴، ۲۸۳ تولستوی، لئو، ۲۵۳

## 

جان بل دوم، پاپ، ۲۰۴ جانسون، لیندن، ۱۱۶، ۱۶۷ جفرسن، توماس، ۵۰، ۸۹ جکسن، اندرو، ۵۱ جوناس، هانس، ۱۳۸۹ جوناس، میلووان، ۴۰۷ جیمز دوم، ۸۵ جیمز، ویلیام، ۲۸۵

# 3

چالز اول، ۴۴، ۸۰، ۸۱ چالز دوم، ۴۴، ۸۵ چرچیل، وینستن، ۲۷، ۱۵۴ چیانگ کای شک، ۲۴۶، ۲۴۹

#### **ل** حسین، صدام، ۳۰۷، ۳۱۶

خروشچف، نیکینا، ۲۴۴ خمینی، امام (رہ)، ۴۰۲-۴۰۳ بل، دانیل، ۱۹۶۷، ۱۷۶، ۲۱۱، ۴۱۵ بلا، رابرت، ۶۲ بلامی، ادوارد، ۲۵۷–۲۵۹، ۲۷۳ بلیک، ویلیام، ۱۸۵، ۳۲۶ بناپارت، ناپلئون، ۹۶، ۱۰۱، ۱۴۸ بنت، ویلیام، ۹۶، ۱۰۱، ۱۴۸، ۱۴۸، ۱۲۹، ۱۳۹ بنت، ویلیام، ۲۸۳ بنتام، جری، ۳۳۸ - ۱۰۵، ۲۲۱، ۱۲۹، ۱۳۲ بونال، لوئیس گابریل دو، ۲۷۱ بیسمارک، اتو فون، ۱۱۴، ۱۵۴، ۲۲۹، ۲۸۴ بیکن، سر فرانسیس، ۳۷۳–۳۷۴ بیکو، استیو، ۳۳۲ بیلین، برنارد، ۶۲

#### ڀ

پارتو، ویلفردو، ۲۸۴ پاریت، جاناتان، ۳۹۱ پرون، خوان، ۳۰۵ پریکلس، ۲۹، ۶۱ پلانت، جودیت، ۳۹۰ پلانت، جودیت، ۳۹۰ پلانت، مازه، ۲۹ پینکین، هانا، ۲۵۵ پیرس، ویلیام ل.، ۳۱۶ پیرس نهم، پاپ، ۹۵۰

#### ت

تاجر، مارگارت، ۱۲۱، ۱۳۶، ۱۵۴، ۱۶۶، ۲۵۶

#### ل

دابسن، اندرو، ۳۸۹ داروین، چارلز، ۱۹۹–۱۱۱، ۲۵۴، ۲۵۴ داگلاس، فردریک، ۳۳۴ دان، جان، ۸۰ دیر، ریچارد، ۲۵، ۱۳۱، ۳۱۵ دنگ ژیائوپینگ، ۱۵۰، ۳۶۱ دوبچک، الکساندر، ۴۰۷ دوبرمن، مارتین، ۳۶۴ دوبرمن، مارتین، ۳۶۴ دیزریل، بنجامین، ۱۵۳ دیکنز، چارلز، ۱۰۹، ۱۸۵

#### 5

رابرتسن، پت، ۱۷۰ رتبارد، موری، ۱۲۱–۱۲۲، ۱۳۳ راسل، برتراند، ۲۵۶ رالز، جان، ۱۱۹–۱۱۹، ۱۳۳ رایت، ریچارد، ۲۸۸ رویاتم، شیلا، ۳۶۳ رویاتم، شیلا، ۳۶۳ روسو، ژان ـ ژاک، ۱۲، ۳۲۲ رگان، تام، ۳۶۵ ریازانف، دیوید، ۲۴۲ ریگان، توماس، ۴۶

# Ĵ

ژيرېنوفسكى، ولاديمير، ۲۴۴

#### س

ساد، مارکس دو، ۲۷۹، ۳۷۳ سالت، هنری، ۲۵۲ سامز، ویلیام گراهام، ۱۱۱–۱۱۰، ۱۳۲، ۱۵۶، ۳۰۰ سانتانایا، جورج، ۵ سزار، جولیوس، ۳۶ سنرار، جولیوس، ۳۶ سن سیمون، کلود هنری دو، ۱۸۶–۱۸۸، ۲۱۴ سورل، جورج، ۲۸۶ سون، یات ـ سن، ۲۴۶ سید، جان، ۳۹۰

## ش

شارلمانی، ۳۸ شاو، جورج برنارد، ۲۵۶ شکسپیر، ویلیام، ۴۱، ۶۱، ۸۰ شیلتس، رندی، ۳۶۴

### **ع** عیسی، ۳۴۷، ۳۴۹

# ف

فابیوس، ۲۵۵ فار، جیمز، ۱۳۱–۲۳۲، ۲۷۰ فالول، جری، ۱۷۰ فانون، فرانتس، ۳۲۹، ۳۶۲

۴۲۰ 🗈 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

فایرستون، شولامیت، ۳۶۳ فراخان، عالی جناب لوئیس، ۳۳۲ فرانکو، فرانسیسکو، ۳۰۴ فردریک دوم، ۴۰ فردید، زیگموند، ۲۸۵ فریدمن، میلتن، ۲۸۱ فورستر، ای. ام.، ۳۷۱ فورمن، دیو، ۳۸۸، ۳۸۳، ۳۹۱ فوریه، شارل، ۲۸۸–۱۸۹ فولر، مارگارت، ۳۳۳ فیلیپ، مارک، ۲۷۲ فیلیپ مقدونی، ۳۴

### ک

کائو تسکی، کارل، ۲۳۱ کابز، پرایس، ۳۲۹، ۳۶۲ کابرا، فریتجوف، ۳۸۹ کارور، ترل، ۲۵، ۲۷۰ کالون، ژان، ۲۸–۷۹ کانت، ایمانوئل، ۲۲۸، ۲۱۸، ۳۱۵ کانورس، فیلیپ، ۲۵ کرامنیک، ایزاک، ۲۵۵ کرامول، الیور، ۴۴ کرامول، الیور، ۴۴ کروپو تکین، پیتر، ۲۵۳–۲۵۵، ۲۷۳ کروپستل، ایروینگ، ۲۵۳، ۱۷۶ کلریج، ساموئل، ۱۵۱

کلمب، کریستف، ۷۷، ۲۰۲ کلینتن، بیل، ۱۲۵ کنت، آگوست، ۱۸۷ و ۲۱۴ کوئستلر، آرتور، ۲۵ کوگلمان، لودویگ، ۲۷۲ کولاکوفسکی، لژک، ۲۶۰، ۲۷۱ کوهن، هانس، ۳۱۵ کینتون، آنتونی، ۱۷۵ کینز، جان مینارد، ۳، ۱۱۵، ۱۲۷ کینگ، اینسترا، ۳۸۳

### گ

گادوین، ویلیام، ۲۵۲-۲۵۳، ۲۷۲ گاندی، مهانما، ۳۷۷ گرگور، ای جیمز،۳۱۵ گرير، ويليام، ۳۶۲، ۳۲۹ گريسون، ويليام لويد، ۳۳۴ گرین، تی. اچ.، ۱۱۱–۱۱۳، ۳۹۶ گرین، ناتانیل، ۳۱۵ گلدمن، اما، ۳۶۳ گلدواتر، بری، ۱۶۶، ۱۷۲ گلدی، مارک، ۲۵ گلدینگ، ویلیام، ۱۷۵ گوبينو، ژوزف ـ آرتور دو، ۲۷۹، ۲۹۹ گوتیرز، گوستاوو، ۳۴۷-۳۵۰، ۳۶۴ گودین، رابرت ای.، ۳۸۹ گورباچف، میخائیل، ۲۴۴، ۲۶۲، ۴۰۷ گوركى، ماكسيم، ۲۳۴ گورنیک، ویوین، ۳۶۳ نمایهٔ نامها 🗉 ۴۲۱

مارکوس، اریک، ۳۶۴ مازلیش، بروس، ۲۷۱ ماستر، ژوزف دو، ۲۷۹، ۱۴۹ ماکیاولی، نیکولو، ۴۰-۲۳، ۲۸۲ مالتوس، توماس، ۳۰۰، ۳۸۲-۳۸۳ ماندلا، نلسن، ۳۳۲ مانوئل، فرانک ا.، ۲۱۴ مجلس وین، ۱۵۰ محمد (ص)، ۴۰۱-۴۰۱ مترنيخ، كلمنس فن، ١٥٠ مدودف، روی ا.، ۲۴۱، ۲۷۲ مديسن، جيمز، ٢٩-٥٠، ٩١ مکاسمیت، دنیس، ۳۱۵ مکبرایر، ۱. م.، ۲۷۳ مكدانلد، اندرو + پيرس، ويليام ال. مکدانلد، رمزی، ۲۵۶ مككالم، جرالد، ٢٥، ١٥ مککنزی، جین، ۲۷۳ مككنزي، نورمن، ۲۷۳ مككينون، كاترين، ۳۶۳ مکللان، ديويد، ٢١۵، ٢٧٠ ملكوم ايكس، ٣٢٩، ٣۶۶ ملویل، هرمان، ۱۵۵ مندویل، برنارد، ۹۸ مور، توماس، ۱۷۹، ۱۸۳-۱۸۶، ۲۱۴ موسکا، گاتنو، ۲۸۴ موسوليني، آله ساندرا، ۳۰۷ موسوليني، بنيتو، ١۶، ٢٧٥-٢٧٧، ٢٩٧-٢٩١ مولر، هربرت، ۱۳۱ موهر، ریچارد، ۳۶۴

موينيهان، دانيل پاتريک، ۱۶۷

گویا، فرانسیسکو، ۲۶۱ گیبون، ادوارد، ۲۹ گیلبرت، و. س. ، ۳۹۵

### ل

لاركين، بروس د.، ۲۷۲ لاسال، فرديناند، ٢٢٣، ٢٣٠، ٢٧١ لاک، جان، ۸۸-۸۱، ۱۳۱، ۲۷۴، ۳۸۹، ۴۱۵ لايولى، جك، ١٧٥ لئوپولد، آلدو، ۳۸۵، ۳۸۱، ۳۸۹ لئوي سوم، پاپ، ۳۸ لنين، ولاديمير ايمليچ (اوليمانف)، ٢١٩، ٢٣٣-٢٤١، 171, 171-101, 171 لوين، گوستاو، ۲۸۵ لوتر، مارتين، ۴۵، ۷۷-۸۰ لوکزامبورگ، رزا، ۲۳۱ لويي پانزدهم، ۹۳ لوبي جهاردهم (پادشاه آفتاب)، ۹۴-۹۴ لويي شانزدهم، ۹۳-۹۶ ليبكنشت، كارل، ٢٣١ ليبكنشت، ويلهلم، ٢٢٣ ليس، ويليام، ٣٨٩ ليكتهايم، جورج، ٢١٤، ٢١٤

#### 5

مائوتسه تونگ، ۲۸، ۶۰، ۲۴۶–۲۵۱، ۲۷۲، ۴۰۸ ماتسینی، جوزیه، ۲۸۲ ماتیوز، ریچارد، ۱۳۱ مـارکس، کـارل، ۱۶۲، ۱۸۲، ۱۸۳، ۱۹۰، ۱۹۱–۲۱۲، مـارکس، کـارل، ۲۳۲، ۱۸۲، ۱۸۳، ۱۹۰، ۱۹۱–۲۵۵، ۲۱۵–۲۱۲، ۲۲۲-۲۵۲، ۲۳۸، ۲۳۸، ۴۰۰، ۴۰۰، ۴۰۰

۴۲۲ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

مير، پولين، ١٣١ میکلس، روبرتو، ۲۸۴ ميل، جان استوارت، ۵۴، ۶۲-۶۲، ۹۹، ۱۰۹-۱۰۵، דדר יואד יודי میلتون، جان، ۸۰ ميلر، جيمز، ١٣٣ میلر، دیوید، ۲۷۳

نابلئون - بنايارت، ناپلئون نازیک، رابرت، ۱۱۹-۱۲۱، ۱۳۳ نش، رودریک، ۳۹۰ نیچه، فردریک، ۲۸۵ نیس، آرنه، ۳۷۹، ۳۹۰ نيكلا، تزار، ٢٨٣ نيوتن، ايزاك، ٨٠

**و** وا، اولین، ۱۷۵ واشنگتن، جورج، ۹۱ والاس، گراهام، ۲۵۶ والزر، مايكل، ١٣٢، ۴۱۵ وايت، مورتن، ۱۳۱ وب، بئاتريس، ۲۵۶ وب، سيدني، ۲۵۶ ولنر، ۹۲ ولز، اچ. جي.، ۲۵۶ ولستون کرافت، ماری، ۳۳۲ ووتن، ديويد، ۲۱۴ ، ۲۱۴

ويرک، پيتر، ۱۷۵ ویل، جورج، ۶۲، ۱۶۵، ۱۷۶ ویلز، گری، ۶۲، ۱۳۱، ۱۶۱ ويليامز، راجر، ۴۵ وينستنلي، جرارد، ١٨٥، ٢١٤

#### \_

هایز، توماس، ۸۰–۸۵، ۱۳۱، ۳۷۳ ھاثورن، ناتانیل، ۱۵۵ هارينگتن، جيمز، ۴۴ هالپرين، ويليام اس.، ٣١٥ هاميلتن، الكساندر، ۵۰، ۱۵۴ هاول، واتسلاو، ۲۶۰ هایک، فردریک، ۱۲۰ هردر، يوهان گوتفريد فن، ٢۶۵ هگل، گ. و. ف.، ۱۹۲-۱۹۹، ۲۰۳-۲۰۷، ۲۱۶، ۳۳۰ هنري، پانريک، ۵۰ هنری هشتم، ۷۸ هنسن، راسل، ۶۲، ۶۳ هوارد، جان، ۳۴۳ هوراني، ألبرت، ٣١۶ هيتلر، آدولف، ٣، ٣١٥، ٢٩٤- ٢٠٢، ٢٠١٠- ٣١٤، ٣١٥ هیل برونر، رابرت، ۴۰۵–۴۰۶، ۴۱۵ هيوز، لانگستون، ۳۲۹

ىين، بورىس، ۲۴۴، ۴۰۸

فهرست موضوعی

آزادی همجنس بازان، ۳۳۷-۳۴۱ آفريكانر، ۳۰۵-۳۰۶ آگاهی طبقانی، ۲۱۰-۲۱۳، ۲۲۹-۲۳۲، ۲۳۹-۲۳۹ آگاهی کاذب، ۲۳۵، ۲۴۲ آگاهي طبقاتي انقلابي ← شعور طبقاتي انقلابي آنارشی، دولت و آرمانشهر (نازیک)، ۱۱۹-۱۱۹ آنارشیسم، ۱۱، ۲۳-۲۵۲، ۲۵۲-۲۵۵ اَنارشیسم اختیارگرا، ۱۲۱-۱۲۲ آیات شیطانی (رشدی)، ۴۰۲-۴۰۳ اتسحاد شوروی، ۶۰، ۱۶۴، ۲۳۱–۲۴۵، ۲۶۱، ۲۶۲، ۲۶۲، 4.V-F.A ,TVD اثباتي برحقوق زن (ولستون كرافت)، ٣٣٢ اثر گلخانهای، ۳۷۱ احساسات، ٢٨۶ اختيارگرايي، ١٢٢-١٢٢ اخلاق زمين، ۳۷۵-۳۷۶ اخلاق سارەاي، ۳۷۵-۳۷۶ ارتجاع، ۲۷۹–۲۸۲، ۱۴۸–۱۴۸ ارتش مردمی، ۴۳ اساس اقتصادی، ۱۹۹-۲۰۱ اساس توليد، ۱۹۹-۲۰۱ استالینیسم، ۲۳۹-۲۴۶ استعمار، ۲۲۶-۲۲۷ استغاثة تيمي از نژاد انسان (تامسون)، ۳۳۴ اسطورهٔ سیاسی، ۲۷۷-۲۷۸ اسلام، ۴۰۰-۴۰۴ اصلاحات و محافظه کاری، ۱۴۳-۱۴۶

آیارتاند، ۳۰۵-۳۰۶ آرمانشهر (مور)، ۱۸۴-۱۸۵ آریائیها، ۳۰۱-۳۰۲ آريستوكراسي، ٣٤، ١٥٩-١٥٧ طبيعي، ١٤٧-١٤٧ طبيعي راسيتن (برک)، ۱۴۶ نظر توکویل، ۵۱-۵۳ آزادی، ۱۳–۱۷ الگوى سەتايى، ١٥ بوميان، ۳۴۵-۳۴۶ به عنوان مفهومي اساساً مجادله انگيز، ١٥ زنان، ۳۳۷-۳۳۲ سوسياليسم، ١٨٣ سیاست سبز، ۳۷۱-۳۸۸ سیاهان، ۳۲۶-۳۳۲ فاشیسم، ۳۰۲، ۳۰۲–۳۰۳ كمونيسم، ۱۷۳ ليبراليسم، ٧٢ محافظه کاری، ۱۴۲ منفی و مثبت (گرین)، ۱۱۲ نازیسم، ۳۰۴-۳۰۴ یزدان شناسی آزادیبخش، ۳۴۶–۳۵۰ آزادی بومیان، ۳۴۲-۳۴۶ آزادى، دريارة (ميل)، ١٠٥-١٠۶ آزادي حيوانات (سينگر)، ۳۵۰-۳۵۶ آزادی زن، ۳۳۲-۳۳۷ آزادی مثبت، ۱۱۲

۴۲۴ 🛙 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

اصلاح دین، جنبش پروتستانی، ۷۷-۸۰ اصل ضرر، ۱۰۷-۱۰۸ اعتصاب عمومی، ۲۸۶ اعلامية استقلال، ٢٧، ٨٩-٩١ اعلامية حقوق بشر، ٩۴-٩۶ افزایش آگاهی، ۳۲۵-۳۲۶ ايدئولوژي، در آزادی بومیان، ۳۴۵-۳۴۵ تعريف، ۶-۷ در آزادی حبوانات، ۳۵۳-۳۵۵ در آزادی زنان، ۳۳۵–۳۳۷ در آزادی همجنس بازان، ۳۴۱-۳۴۱ در یزدان شناسی آزادیبخش، ۳۴۸-۳۵۰ افيون تودهما، ۲۰۱ باشگاه سیرا، ۳۸۵ اقتصاد دستوری، ۲۶۲-۲۶۳ بافت اجتماع، ۱۴۱ اقدام مثبت، ۱۲۴ برابری، ۷۱-۷۲ اقيانوسيه (هرنيگتن)، ۴۴ امپراطوری روم، ۳۶ امپرياليسم، ۲۳۶ امپرياليسم، بالاترين مرحلة سرمايهداري (لنين)، انجمن ماتاچین، ۳۳۹-۳۴۰ انسانگرایی، ۲۷۸ انسان مداری (انسان گرایی)، ۳۷۴، ۳۸۷ حق، ۸۶-۸۷ فرهنگی، ۲۵۰ كمونيسم آنارشيستي، ٢٥٥ نظر لنين، ٢٣٣-٢٣٩ بوميان استراليا، نظر مائو، ۲۴۵-۲۴۸ بنيادگرايي، نظر مارکس، ۲۰۸-۲۱۳ و ایدئولوژی، ۱۸-۲۰ مسیحی، ۱۷۰ و ليبراليسم، ٨٠-٩۶ `

778

انقلاب،

و محافظه کاری، ۱۴۴-۱۴۴ انقلاب آمریکا، ۸۷-۹۲، ۴۷-۴۸ انقلاب صنعتی، ۱۰۲-۱۰۳ انقلاب فرانسه، ۹۲-۹۶، ۱۳۹-۱۴۵ انقلاب فرهنگی، ۲۵۰ اول زمین!، ۳۸۰-۳۸۱ نقشهاي، ٧-١٠ ايدئولوژيهاي آزاديبخش، ۳۲۳-۳۶۱ بارانهای اسیدی، ۳۷۱ بازمازی سیاسی، ۲۶۲، ۴۰۷ به مثابه هدف كمونيسم، ۱۸۲-۲۱۲، ۲۱۲-۲۱۳ همچنين + جامعة بي طبقه جنسیت باوری، آزادی زنان، ۳۳۲-۳۳۷ در ليبراليسم، ٧١-٧٢ فرصت، ۷۱-۷۲ و آزادی سیاهان، ۳۲۶-۳۲۷ و حق رأى، ١٣٩-١٣٠، ٣٣۴ و میان مایگی،۱۵۹–۱۶۰ بردهداری، ۹۰-۹۱، ۱۹۴-۱۹۵، ۲۰۰ بلشويكها، ٢٣٧-٢٣٩ بورژوازی، ۶۰، ۱۹۸-۲۱۳ بوميان آمريكا، ۳۴۲-۳۴۵ اسلامی، ۱۲۲

جایگاه اجتماعی نسبی، ۷۳-۷۷ جماعت اواخواهر، ۳۴۱ جمهور (افلاطون)، ۱۲، ۱۸۳ جمهوري، ۲۵-۳۶، ۳۹-۴۶، ۲۷-۵۱ جنبش پروتستانی اصلاح دین، ۷۷-۸۰ جنسیت باوری، ۳۳۵-۳۳۷ جنگ داخلی اسپانیا، ۳۰۴ جنگ داخلی در انگلیس، ۴۴-۴۵، ۷۸-۸۱ جنگهای فرهنگی، ۴ جنگهای ناپلئون، ۲۱، ۲۸۱ جنگ هفت ساله + جنگ هند و فرانسه جنگ مقدس ← جهاد جهاد، ۲۱۳ چپ جديد، ۱۱۶-۱۱۷ حالت طبيعي نظر رالز، ۱۱۷ نظر لاک، ۸۵-۸۷ نظر نازیک، ۱۱۹ نظر هابز، ۸۲-۸۲ حزب اختيارگرا، ١٢١ حزب اسپارتاکوس، ۲۳۱ حزب بعث، ۳۰۷-۳۰۸ حزب یلنگ سیاه، ۳۳۱ حزب پیشاهنگ (لنین)، ۲۳۵ حزب سوسيال دموكرات ألمان، ٢٢٧-٢٣١ حزب سوسیال دموکراتیک کارگران، ۲۲۳ حزب کمونیست، جين، ٢٨، ٢٥، ٢٢٨ - ٢٥١ ، ٢٨ جين، روسيه، هـمچنين ٢ حـزب بـلشويک ٢٣٥، 4.1-4.4 حزب مليگراي آفريكانو، ۳۰۵-۳۰۶

بنيادگرايي فلسفي ج فايدهباوري بیانیهٔ کمونیستی (مارکس و انگلس)، ۱۹۶، ۲۳۴ بیگانگی (یا از خود بیگانگی)، نظر هگل، ۱۹۴ نظر مارکس، ۲۰۳-۲۰۵ بینش عضوی جامعه، ۱۴۱، ۲۹۲، ۳۰۳ پاکدینان، ۴۵، ۸۱ «پاکسازی قومی»، ۳۹۸ براکندگی، در سیاست هویت، ۳۱۱، ۳۲۳-۳۲۶، ۳۵۷-۳۶۰ در فأشيسم، ۲۸۱-۲۸۷ در نازیسم، ۲۹۸–۳۰۳ در نونازیسم، ۳۱۰-۳۱۲ پروسترويكا ، بازسازي سياسي پرولتاریا، ۵۹، ۱۹۸، ۲۱۰–۲۱۳، ۲۳۶، ۲۴۶ پوست سیاه، صورتک سفید (فانون)، ۳۲۹ پیگما لیون (شاو)، ۲۵۶ تأملاتی در باب انقلاب فرانسه (برک)، ۱۳۹، ۱۵۱ تجديد نظر طلبان، ٢٢٥-٢٣١ تحقيق در ماهيت و علل تروت ملل (اسميت)، ۹۹ تعاون دوجانبه (كروپوتكين)، ۲۵۴ تفحص در اصول عدالت، تمرکزگرایی دموکرانیک، ۲۳۶ توالى انقلابي، ٢٠٨-٢١١ توليد، روابط، ١٩٧-١٩٨ تهيدستي يرولتاريا، ٢٠٩ جامعة بزرگ، ۱۱۶ جامعة بي طبقه، ٢١٢-٢١٣ جامعة تودهوار، ١٥٧-١٤٠ جامعة مساحقه كاران، ۳۴۱ جایگاه اجتماعی اکتسابی، ۷۴-۷۷

### ۲۲۶ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

زیست بوم شناسی ژرف، ۳۷۹

### ۴۲۸ 🗈 اید تولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

سادیسم، ۲۷۹، ۲۹۷ سالنامهٔ استان سند (لئوپولد)، ۳۸۱ سرتراشيده، ۳۰۸ سرخپوستان آمريكا ← بوميان آمريكا سرمایه (مارکس)، ۲۳۴ سرمايەدارى، نقد مارکس، ۲۰۸-۲۰۶ و ليبراليسم، ٩۶-١٠١ سكولاريسم + دنيامداري سنت جمهوريخواهي أتلانتيك، ۴۳-۴۵ سوسياليسم، ١٧٩-٢۶٩ آمریکایی، ۲۵۷-۲۶۰ بازار، ۲۶۲–۲۶۵ در اتحاد شوروی، ۲۳۱-۲۴۵ در کشوری واحد (استالین)، ۲۴۳ علمي، ۲۲۴–۲۲۶ غیرمارکیستی، ۲۵۱-۲۶۰ فابينی، ۲۰۷، ۲۲۷، ۲۵۵–۲۵۷ و اخلاق، ۲۲۸-۲۲۹ و دموکراسی، ۲۵۳ و روشنگری، ۲۷۷-۲۷۹ و فاشیسم، ۲۸۷–۲۹۱ و محافظه کاری، ۱۶۱-۱۶۵، ۱۳۵-۱۳۷ و موسولینی، ۲۸۷-۲۹۲ و نازیسم، ۲۹۸-۳۰۰ و هیتلر، ۲۹۸-۳۰۰ سوسياليسم بازار، ٢۶٢-٢۶٥ سوسياليسم تخيلي، ١٩٠ سومىياليسم تكويني (برنشتاين)، ٢٢٧ سوسياليسم علمي، ٢٢۴-٢٢۶ صوسياليسم فابيني، ٢٠٧، ٢٢٧، ٢٥٥-٢٥٧

. فهرست موضوعی 🗉 ۴۲۹

قرارداد اجتماعی (روسو)، ۱۲، ۳۰۳ قیام مشتزنان، ۲۴۵ کارشکنی، همچنین ۲ خرابکاری زیست بوم شناختی TAD-TAF کا.گ. ب.، ۲۳۹ کالونیسم، ۷۹-۸۰ کمونیسم، ۲۱۲-۲۱۳، ۱۸۳-۱۸۶ كمونيسم أنارشيستي،٢٥٢ - ٢٥٥ كنكرة ملى أفريقا، ٣٣٢ کودتای آبجوفروشی، ۲۹۵ كوكلاس كلان، ۳۰۸، ۳۹۹ گانا، ۳۸۲ گفتار در باب مدارا (لاک)، ۸۵ گفتارها (ماكياولي)، ۴۱ گناه نخستين، ١٣٨ لوياتان (هابز)، ۸۱-۸۲ ليبراليسم، ۶۹-۱۳۳ شکاف در، ۱۰۹-۱۱۴ نوكلاسيك، ۱۰۹ و انقلاب، ۸۰-۹۶ در آمریکا، ۹۲-۹۲ . . در انگلیس، ۸۰-۸۷ در فرانسه، ۹۲–۹۶ و دین، ۷۷–۸۰ و دموکراسی، ۵۵، ۱۳۸–۱۳۰ و زنباوری، ۳۳۲-۳۳۷ و سرمایهداری، ۹۶-۱۰۱ ليبراليسم رفاه، ١١١-١١٢ ليبراليسم نوكلاسيك، ١٠٩-١١١ مائوري، ۳۴۲

مادیگرایی، ۲۲۶-۲۲۷

در آلمان (نازیسم)، ۲۹۳–۲۹۸ در اسیانیا، ۳۰۴ در ابالات متحد، ۳۰۷-۳۱۲ در ایتالیا، ۲۸۷–۲۹۴ در جهان، ۳۰۴-۳۱۲ و برابری، ۲۸۴-۲۸۵ و دموکراسی، ۳۱۴-۳۱۴ و موسياليسم، ٢٨٨. و ليبراليسم، ٢٨٨-١٩١ فايده، اصل، ١٠٣-١٠٥ فایدهباوری، ۱۰۳–۱۰۸، ۱۳۲ فئوداليسم، ۳۹، ۷۲-۷۷ فدراليستها، ۴۷-۵۰ فدراليسمستيزان، ٥٠ فرمان نانت، ۹۲ فساد، ۴۱ فضای زندگی، ۳۰۱ فقر، و یزدانشناسی آزادیبخش، ۳۴۶-۳۵۰ فمینیسم 🔶 آزادی زنان فيزيوكراتها، ٩٩-١٠١ «قانون آهنين اليگارشي» (ميكلس)، ۲۸۴ قانون اساسى ايالات متحد، ٩١، ٥١-٤٧ قانون مالتوس، ۳۰۰، ۳۸۲ قانون ناپلئوني، ۱۰۱ قدرت سیاهان، ۳۳۲-۳۳۲ قرآن، ۴۰۲ قرارداد اجتماعي، نظر برک، ۱۴۱ نظر رالز، ١١٧-١١٩ نظر لاک، ۸۶ نظر هابز، ۸۲-۸۳

۴۳۰ 🗈 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

نظر مارکس، ۲۰۱-۱۹۶ مادیگرایی دیالکتیکی، ۲۴۳ مارکسیسم، ۱۹۱–۲۵۲ در چین، ۲۴۵-۲۵۱ در روسیه، ۲۳۱-۲۴۵ و دین، ۲۰۱-۲۰۱ ماركسيسم ـ لنينيسم شوروى، ٢٣١-٢٢٥ ماگناکارتا، ۷۶ ماندارینها، ۲۴۵-۲۴۶ مبارز؛ طبقاتی، ۲۰۲-۲۰۶، ۲۰۴-۲۱۳ مباشرت، ۳۷۸ مجموعة آثار ماركس و انگلس، ۲۴۲ محافظه کاری، ۱۲۷، ۱۶۱–۱۶۵ تقسيمات، ١٥١، ١٩٣-١٩٧ در ابالات متحد، ۱۵۴–۱۵۷ فردگرا، ۱۶۵-۱۶۶ فرمنگی، ۱۵۱-۱۵۲ کلاسیک (یا سنتی)، ۱۳۶-۱۵۱، ۱۶۵-۱۶۶ و ارتجاع، ۱۴۸-۱۵۱ و انقلاب، ۱۴۵-۱۴۵ و جامعة تودهوار، ١٥٧-١٥٩ و حق دینی، ۱۷۰-۱۷۱ و دموکراسی، ۱۵۲، ۱۷۴ و کمونیسم، ۱۳۵، ۱۶۱–۱۶۴ و همترازی، ۱۵۹-۱۶۴ محافظه کاری فردگرا، ۱۶۵-۱۶۷ محافظه کاری نوین، ۱۶۷-۱۷۰ مردم، در نازیسم، ۳۰۱، ۳۰۳ مركانتيليسم، ٩٧ مزرعهٔ حیوانات (اورول)، ۴۰۷ مساوات خواهان ۲ همتراز خواهان

مسلمانان، ۲۸۷-۳۷۷، ۴۰۴-۴۰۰ مسلمانان سنی، ۴۰۲-۴۰۳ مسلمانان سیاہپوست، ۳۳۱-۳۳۲ مسیحیت، ۱۸۲-۱۸۲، ۳۷-۲۸ و آزادی اقتصادی، ۹۹ و دموکراسی، ۳۷-۳۹ و همسانسازی دینی، ۷۳، ۸۳–۸۷ ۹۲ و بزدان شناسی آزادیبخش، ۳۴۶-۳۵۰ مشروعیت، ۱۹۹-۲۰۱ مطلقگرایی، سیاسی، ۹۳-۹۴ مفهوم ذره برای جامعه، ۱۴۰، ۲۸۸-۲۹۱ مک ورلد، ۴۱۳ ملاحظاتی دربارهٔ حکومت نماینلگی (میل)، ۱۰۸ ملت آریائی، ۳۰۸ ملىگرايى + ناسيوناليسم منشاء انواع (داروین)، ۱۰۹ منشاء خانواده، دارایی خصوصی و دولت (انگلس)، **TTD-TTF** منشور حقوق بشر و شهروند، ۹۴-۹۹ منظری نواز جامعه (اون)، ۱۹۰ نابودی دولت، ۲۱۱–۲۱۳، ۲۵۴ نازیسم، ۲۹۴-۳۰۳ و آریائیها، ۳۰۰-۳۰۲ و اسلاوها، ۳۰۱ و کمونیسم، ۲۹۸ و ليبراليسم، ۲۹۸ و مردم، ۳۰۱-۳۰۳ و نونازیها، ۳۰۷-۳۱۲ و همجنس بازی، ۳۴۱ و یهودیان، ۳۰۱، ۳۱۰، ۳۴۰، ۳۵۴ نبرد من (هیتلر)، ۲۹۵، ۳۰۱، ۳۰۲

واحدهای کوچک (برک)، ۱۳۸ وسایل تولید، ۱۹۸ وضعيت طبقة كاركر انگليس (انگلس)، ٢٢١-٢٢٣ وین 🕈 مجلس وین، ۱۵۰ هرزهنگاری، ۳۳۷، ۱۲۵-۱۲۵ هگلبهای (چپ) جوان، ۱۹۶-۱۹۷ همتراز خواهان، ۴۵-۴۷، ۷۹-۸۱ همجنس باز هراسی، ۳۴۰-۳۴۱ همجنسباز ← آزادی همجنسبازی همسانسازی دینی، ۶۹–۷۰، ۹۳–۹۲، ۹۲ هويت، ۸-۱۰ آربائيها. ٢٩٩-٣٠٣ بوميان، ۳۴۲-۳۴۵ زنان، ۳۳۷ سفيدها، ۳۰۹-۳۱۲ سیاهان، ۳۲۶–۳۳۲ مردم بومی، ۳۳۲-۳۳۲ همجنس بازان، ۳۳۹-۳۴۱ يهوديان، ١٠١، ٢٩٩-٠٠٠، ٣٠١-٣٠٢، ٣٥٤

نخبەسالارى، ٢٨٣-٢٨٥ نخستين ملل، ٣٢٢، ٣٢٢ تژادپرستى، نژاد و، نژاد نىوردىك، ۲۹۹-۳۰۳، ۳۰۵، TTT-TTF .TIT-T.V نژاد نوردیک + آریائیها نظارت و تعادل، ۴۹ نظام آميخته، ۳۵ نظریه ای دربارهٔ عدالت (والز)، ۱۱۷-۱۱۹ نظرية كلي اشتغال، بهره و يول (كينز)، ١١٥ نفع خود، ۷۰-۷۱ نقد برنامهٔ گوتا (مارکس)، ۲۱۱-۲۱۲ نگاهی به گذشته (بلامی)، ۲۵۷-۲۶۰ نو آوري، ۱۴۴ نوعگرایی، ۳۵۴-۳۵۵ نونازيها، ٣٠٧-٣١٢ نهضت سرخپوستان آمریکا، ۳۴۴-۳۴۵ نهضت ضد روشنگری، ۲۷۹-۲۸۳ نهضتهای ضد استعماری، ۳۹۹-۴۰۰ نيروهاي توليد، ١٩٧-٢٠١ نيروهاي مادي توليد 🗝 نيروهاي توليد

, .

.

. .

## واژەنامە

# <u>A</u>

از اصطلاح بونانی an archos به معنی «فقدان حاکمیت» یا «بیدولتی» گرفته شده است. هدف آنارشیسم امحای دولت و قراردادن روابط دواطلبانه يا تعاوني به جاي مناسبات سياسي است. آنـــارشوكمونيسم/ أنارشيسم همداشت خواه anarcho-communism گونهای از آنارشیسم است که خواهان جامعهای تعاوني است كه در آن جامعه كلية داراييها در اختيار جامعه و در نظارت تمامي جامعه قرار گيرد. نظم كهن ancien régime دشمنيها antagonisms ستيزگر antagonistic گزيده anthology جنبشهای استعمارستیز (anticolonial movements کوشش مردم در کشورهای «جهان سوم» برای استقلال از / ناوبستگی به حاکمیتهای استعماری (معمولاً اروپايي). زن باورستيز / ضد فمينيست anti-feminist جداگراي / آبارتايد apartheid سیاست آفریقای جنوبی مبنی بر «جداگری» یا جداسازی نژادها و حفظ قیدرت سیاسی در دست سفیدپوستان برقرار گردید. جاذبه appeal نگرانی apprehension مستبل arbitrary

يايدار abiding مستبد/مطلقه absolute استبداد absolutism منزلت اكتسابى / جايگاه دست يافته achieved status وضعيت و جايگاه اجتماعي كه فرد در نتيجهٔ تلاش و تواناییهای خود کسب کرده است. در برابر «منزلت نَسَبی / جایگاہ اجتماعی نسبی» تملك طلبي acquisitiveness تصويب كردن adopt شماري معدود a few اقدام راست انگار / ایجابی affirmative action كوشش براي ارتفاء فرصت يكسان از طريق ياري دادن به اعضای گروههایی چون زنان و اقبلیتهای نژادى كە قربانى تېغىض اند. فراخ روزى affluent آفريقايي / مدار Afrocentralist عامل agent بیگانگی/ دورماندگی alienation این واژه را مارکس از فلسفهٔ هگل گرفته و برای توصيف بيگانگي يا دورماندگي اشخاص يا طبقات مردم از توانمندی انسانی خویش به کاربرد. مارکس میگوید در نظام سرمایهداری کارگر از توانایی نظارت بر کار خود دورمانده است. آسابشها amenities آنارشيسم / دولت ستيزي anarchism

۴۳۴ 🖾 ایدئولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

هند و اروپایی از آنان سرچشمه گرفته است. نازیها بر این باورند که این مردم و اصیلترین زادگانشان «نژاد سرور»ند و سرنوشتشان غلبه و حاکمیت ـ یا نابود سازی ـ نژادهای «پستتر» است. منزلت / جایگاه اجتماعی نَسَبی ascribed status در بسرابسر «جایگاه اجتماعی / مىنزلت اکتسابی (دستیافته)» ـ در جامعهای که بر مبنای منزلت نَسَبی است شخص از هنگام تولد منزلت اجتماعی ویژه ای می یابد ـ نژاده یا رعیت ـ و چندان فرصتی برای ارتقاء یا تنزل پایگاه اجتماعی وجود ندارد. بی خدا

atomistic conception of Society

برداشت ذره میاور از جامعه دیدگاهی که جامعه را متشکل از افرادی میداند که اسماساً بدون ارتباط با یکدیگر و ناوابستهاند، همچون گویهای کوچکی بر روی سینی. در برابر «برداشت عضوی/ اندامی/ ارگانیک از جامعه». کفاره/ دیه دادن

aristocracy اشرافيت/مهان سالاري حق ويژهٔ مهان / aristocratic privilege امتيازمندي اشرافي سياست مبتني بر حفظ حقوق يا فرصتهايي معين ــ مانند دستیابی به قدرت حماکمیت \_ در انحصار مهان/ نژادگان در این باور ریشه دارد که طبقه ای از مردم بر دیگران برتری دارند. aristoi مهان aristocrats مهان سالاران ناوگان جنگی armada سامان arrangements arrogamce نخوت انسان مداري /خودبيني /of humanism سبزها نگرش انسانمدار / انسان محور را متهم به ناديده گرفتن يا كاستن ارزش ساير انواع جانوران، گیاهان و محیطزیست آنان میکنند. آريايىھا aryans نامگروهی مفروض از مردمان که گویا همهٔ زبانهای

### B

| birthmark             | ماەگرفتگى                 |
|-----------------------|---------------------------|
| birthmark             | حق طبيعي                  |
| birth pangs           | درد زایمان                |
| bleak                 | غمانگيز                   |
| block-buster          | جنجالى                    |
| body politic          | جمهور ـ بدنهٔ سياسي /     |
|                       | کلیهٔ اعضای ملت           |
| bondsman              | بنده                      |
| bourgeoisie           | بورژوازی                  |
| شته که در بازار شهرها | در اصل به کسانی اشاره دا: |

واکنش واکنش عدادی) base بنیاد / اساس (بنیاد تولید مادی) به استعاره ای که مارکس برای «مناسبات اجتماعی» به کار می برد که «اساس واقعی» یا بنیاد تولید مادی را تشکیل می دهد ـ برای مثال، رابطهٔ مالک زمین با کارگر کشاورزی جزئی از بنیاد جامعهٔ کشاورزی است. نگساه کنید به «روساخت» و «برداشت ماتریالیستی تاریخ» bias ماتریالیستی تاریخ» زندگی می کردند (bourg در زبان فرانسه) بعدها به مهیا شدن bourg می کردند (bourg در زبان فرانسه) بعدها به مهیا شدن طور کلی به طبقهٔ متوسط اشخاص بازاری و دلپسند butt متخصص اتلاق شده است. مارکس بورژوازی را موضوع dبقهٔ حاکم در جامعهٔ سرمایه داری می داند زیرا این شور پروانه شور پروانه dبقه نیروها (یا وسایل) تولید را در اختیار دارد.

## C

مفهومی اصلی در تحلیل سوسیالیستی و به ویژه مارکسیستی است. طبقه به موقع شخص در ساختار مناسبات اجتماعی - اقتصادی اشاره دارد که به گونهای اجتماعی تعیین میشود. چنانچه از مالکان نیروها (یا وسایل) تولید باشید عضو طبقه سرمایه داری یا بررژوازی هستید، اگر خود هم وسیله تولید می باشید، در آن صورت عضو طبقهٔ کارگر، یا پرولتاریا خواهید بود.

classical (or traditional) conservative

محافظه کار کلاسیک (سنتی) كساني جون ادموند برك كه معتقد است نخستين هدف هر اقدام سیاسی باید حفظ بافت اجتماعی از طريق سياست محتاطانه / اصلاحات باشد. جبارانه/وادارگر coercive جمع باورى collectivism ستون نويس (مطبوعاتي) columnist به سازش رسيدن come to tems with انتقام جويي comeback command economy اقتصاد دستوري اقتصاد مورد علاقة هواداران نظارت متمركز، تلاشى است برای برنامهریزی و هدایت توزیع و تولید اقتصادی به جای اتکاء بر نیروهای بازار

جمهور

cabalistic قبالايي/عرفاني calling رسالت سرمايەدارى/كاپيتاليسم capitalism نظام اقتصادی که در آن وسایل تولید به طور عمده در مالکیت خصوصی است و به مدود مالکان یا سرمایه گذاران به کار گرفته می شود. casuistry سفسطهچيني هواداری از کلیسای فراگیر catholicism موضوع اعتدال / میانهروی center در اصطلاح سیاسی موضع معتدل یا «میانهٔ راه» در برابر موضعگیریهای افراطی تر چپ یا راست. سیمای اصلی center aspect نظارت متمركز (مركزمدار) centralized control سوسياليستهايي كه خرواهان نظارت متمركز/ مرکزمدار هستند میخواهند نظارت بر همهٔ منابع و تصميمگيري در بارهٔ توليد و توزيع كالاها بىر عهدهٔ حکومت مرکزی باشد. challenge چالش / ستيز chartered مجاز دولت \_ شهر city state (polis) civil militia بسيج مردمي claptrap خزعبلات class طبقه

common wealth

conservative

constituentsگمارندگان / انتخابگرانconstitutionalقانونسالارconstitutionalپادشاهی مشروطهconstitutionalچالشگرcontendingمورد مناقشهcontestedماندگارcontinuingماندگارconvertنودین

بازدارى

win converts at the point of a sword

دین گردانی / توابسازی / به ضرب شمشیر فراخوان convocation corporatism رستهباور بنيتو موسوليني در تلاش براي متحد ساختن مالكان، کارگران و دولت برای ارتقاء هماهنگی و تولید این سیاست را در ایتالیا ایجاد کرد. counsul كنسول ضد روشنگري counter-enlightenment این اصطلاح به گروه پراکندهای از اندیشهوران آغاز و مسیانهٔ سدهٔ نوزدهم اشاره دارد که بعضی از اندیشه های برجستهٔ فیلسوفان عصر روشنگری را مردود دانستند. credence اعتبار

redentials ارزمندیها

اعتقادات

conservatism

creed

مارکسیسم سنجشگر تعدادی از دانش پژوهان، به طور غربی موضعگیری تعدادی از دانش پژوهان، به طور عمده اروپایی، در سدهٔ بیستم است که نقد مارکس را از سرمایه داری به عنوان نظام اقتصادی و اجتماعی سرکوبگر به طور عمده قبول دارند، اما مارکسیسم ـ لنینیسم را مردود می شمارند و به تلاش آنان بر تحلیل نظام سرمایه داری به عنوان صورتی از سلطهٔ common wealth government دولت جمهوري اشنراکی \_ نگر communalist كمون commune كمونيسم communism در اصل برای توصیف هر طرحی در بارهٔ نظارت همگانی یا اجتماعی بر منابع به کار میرود. این واژه در رابطه با سوسیالیسم مارکسیستی است. نزد ماركس وماركسيستها نظارت و مالكيت اشتراكي بر نيروها (يا وسايل) توليد نماينده تحقق تاريخ انسان است. در اوج توالي بلند مدت انقلابها، جامعهٔ کمونیستی به این اصل پایبند می شود که «از هرکس در حد توان و به هرکس برطبق نیاز» تهديد كمونيستي communist menace همه داشت خواه communitarian به طور کلی هرکس که خواهان بستگی افراد به یکدیگر در جامعهای نیرومند براساس حمایت متقابل باشد. امروزه به طور مشخص برای توصيف کسانی به کار میرود که از لیبرالیسم به خاطر تأکید زیادی بر حقوق و منافع فرد و نادیده گرفتن اجتماع به طور كلى انتقاد مىكنند. concession امتياز confidence man معتمذ confiscate تو قىف همسانسازي / همگونگردي / تقليد conformity گروه (اقتصادی) conglomerate هوادار كليساي خودسالار/ congregationalist مجمعى همرأيي ا consent پايش conservancy coservationists طبيعت يايان

كانسروانيسم / محافظه كارى

dehumanization

به تجارت، صنعت، و «پیشرفت» دارد و آنها را تهدیدی برای رابطهٔ ما با طبیعت و احترام به مشاغل فرهنگی می داند. جنگ فرهنگی داند. آفرینش خرد cunuing of reason عسبارتی که هگل برای فرآیند ایجاد پیامدهای ناخواسته اما «عقلی» اقدامات آگاه که گسترش روح را در جریان تاریخ ارتقاء می بخشد، به کار می برد. ف رهنگی که مردم را از آزادی راستین و خلاقیت بازمی دارد توجه دارند. خیل حام جم جام جم متبلور شدن دrystallize محافظه کاری فرهنگی ایسن گونه محافظه کاری، که رابطهٔ نزدیک با محافظه کاری کلاسیک دارد، سوءظن خاصی نسبت

# D

انسانزدایی

مرگ demise دموكرات/مردمسالار democrat دموكراتيك / democratic مردمي / خلقي / مردمسالار سانتراليسم دموكراتيك democratic centralism كوشش لنين براى تىلفيق مردم سالارى با نظارت تمركز حزب پيشتاز انقلابي. لنين مي گفت حزب بايد پیش از تصمیمگیری مباحثه و گفتگو را در مرتبههای خود تشويق كند. با اين حال، پس از اتخاذ تنصميم رهبری، باید مباحثه تمام شود و همهٔ اعضای حزب آن تصميم را رعايت كنند. جمهوري دموكراتيك democratic republic سوسياليست دموكراتيك democratic socialist denomination فرقه محكوم كردن denounce تاراج depredation به هم ريخته deranged . تبار . descent تاراج كردن despoil

damnation معاد عشرتگري debauchery پراکنده مرکز / decentralized control نظارت غيرمتمركز در بسرابر نظارت مرکزمدار / متمرکز، بعضی سوسیالیست،ا خواستار پراکندگی قدرت از طریق اعمال نظارت بر منابع و توليد توسط افرادي هستند که در ابتدایی ترین سطح تولید، مانند محل کار یا شهر قرار دارند. انحطاط/كاهش decline جداكرن decouple ژرف زیست بومشناسی deep ecology دیدگاهی سیاسی، اخلاقی و فلسفی که «زیست ـ مدار» یا زندگی ـ مدار بوده و بهزیستی انسان و سایر انواع و شرایطی که موجب پرورش و حفظ آنان است را هم عرض مي داند. مسخ شده deformed مسخ كننده deforming تباهى گرفتن degenerate خرابي degradation

### ۴۳۸ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

despot

خدایگان

يذير فنه شد.

گذار از سرنگونی انقلابی بورژوازی به فرارسیدن نهايي جامعة كمونيستي را فراهم مي آورد. حالتي گذرا یا چندگاهی که تصور می شد محو شود. دیگرها / شخمزنان (نهضتی که در سال 🦳 diggers ۱۶۴۸ کمونهای اشتراکی کشاورزی را در آمریکا ايجادكرد). ذوق أزما dilettante

- disaffected ناراضي
- پراکنده کردن disband
- بازشناسي discern فروباشي disintegration
- درهمريخنگي **dislocation**
- disordered
- disown
- dispassionate
- disruption

dominant

- dissenting
- تفرقهانگيز divisive فرادست/مسلط

استبداد / خدایگانی despotism ديالكتيك/فن جدل dialectic گونههای مختلف این شیوهٔ استدلال را می توان در آثار بسياري از جمله سقراط، افلاطون، هگل، و مارکس یافت. به طور کلی، دیالکتیک فرآیندی است که نیروها یا دیدهای متضاد به ستیز می بردازند و در نهايت با رسيدن به صورتي تازه و گويا عاليتر بر تضاد فائق مي آيند.

گاهی diamat) dialectical materialism ماترياليسم ديالكتيك بىيىش ماركيسيستى النىينيستى شوروى كه همة پدیده های اجتماعی و اقتصادی و سیاسی را به مادهٔ طبيعي و حركانش منيرساند. اين عبيارت در نوشته های مارکس نیامده و در دوران استالین

dictatorship of the proletariat (revolotionary dictatorship of the proletariat)

ديكتاتوري پرولتاريا/ ديكتاتوري انقلابي يرولتاريا - صورتي از دولت است كه به گمان ماركس

## E

نابسامان

مردود دانستن

ازهمگسيختگي

مخالف

بىغرض / بىطرفانە

ecosopher زيستبوم انديش كارشكنى ecotage (ecological sabotage) زيست بوم شناختي صرورتی از اقدام مستقیم توسط گروههای مبارزهجوي هوادار محيطزيست و اولويت كرهٔ زمين. این کارشکنیها از «دستکاری» - «از کارانداختن» ب ولدوزرها، بريدن خطوط انستقال نيرو - تا «میله گذاری» درختان کهنسال برای نجات آنها از

التقاط / آميزگري eclecticism دفاع زيستبوم شناختي ecodefense زيست بوم / زيست بوم شناسي ecology زیست برم شناسی علم ارتباطات و بستگیهای متقابل و جربان انرژی درون و بین نوع و نظامهای زيست، وم است. در معنى سياسي اخيرش، اين واژه ر به دیدگاهی اشاره دارد که حفظ و نگهداری محبط طبيعي را ارج مينهد.

فاقد مجموعة كاملي از معيارهاي روشين ذر مبورد تعیین اجزاء آن است، بحثانگیز و مناقشهآفرین است. در واقع، مرز ناپذیری و گشادگی، طبیعت یا گوهر این مفاهیم به نظر میرسد. estate رسته مجلس کشوری estate-general پاكسازى قومى ethnic cleansing بیان خوش در مورد کشتار یا زدایش نظامدار اعضای یک ملیت یا گروہ قومی توسط ملیت یا گروہ قومی دیگر. این اصطلاح را ملت پرستان جنگجوی صرب در اوایل دههٔ ۱۹۹۰ برای ترجیه اخراج و کشتار مسلمانان و اعضای سابر گروههای قومی که گمان میکردند مانعی برای وحدت ملت صرب هستند به کار بردند. evaluation function نقش ارزشيابي evaluative ارزشى بيرو كليساي انجيلي (آلمان) evangelical حكومت باطل evil empire evolutionary ټکوينۍ بحران طرد / انحصار exclusion crisis excommunicate تكفير موعظه كردن exhert كارشناس expert نقش توضيحي explanation function explanatory توضيحي exploration پويش

دست چوببرها تنوع دارد. مساوات طلبان egalitarians انتخابگر elector مجموعة جمعيت انتخابگر/انتخابگران electorate نخبه/سرآمد elite نځبه گرایی ـ سرآمد باوړی elitism سرآمد باوران معتقدند گروه کوچکی از مردم هر جامعه بايد بقيه را رهبري كنند يا ضرورتاً بر مردم حکومت خواهند کرد. تجربىنگر emperical جمله یا قضیهای که به توصیف یا توضیح چگونگی هستی امور می پردازد \_ برای مثال، «در آریزونا همواگمرمتر از ممينه سوتا است.» معمولاً در برابر هنجارین با تجویزی است. empire اميراتوري وحدت سیاسی چندین کشور یا قوم که در حاکمیت یک فرمانروا یا قدرت حاکم باشد. روشنگری enlightenment جنبش مؤثر فلسفى در سدهٔ هيجدهم، به ويره در فرانسه، که پیروزی خرد و علم را بر خرافه و رسوم اعلام كرد. زيستبوم پايان environmentalist بلاگر دان escapegoat مفهوم اساساً essentially contested concept مورد مناقشه مفهومي \_ چون هنر، دين، مردمسالاري \_كه چون

### F

خرد خرد، و تدريجي از سرمايهداري به جامعهٔ سوسياليستي تأكيد دارد.

موسیالیسم فابین Fabian socialism گونهٔ بربتانیایی جامعه آیبنی که برگذار صلحآمیز،

۴۴۰ 🖻 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

انطباق يافتن follow suit forces of production (material forces of production/ productive forces) (نیروهای مادی تولید/ نیروهای مولد) اصطلاحی که مارکس در مورد وسایل مادی یا منابعي به كار مي بردكه كار را به كالا يا اشياء سودمند تبديل ميكند. مثلاً، درختاني كه به الوار تبديل می شوند، سنگهای معدنی که به فلز تبدیل می شوند و كار لازم براي انجام اين گشتار. بنیادگذاری (قانون اساسی) founding در زمان بنیادگذاری at the time of founding قانون اساسى fount نوع بانگرانی frantically free wheeling market economy اقتصاد بازار رها شده سردخو frigid تعریف مبتنی بر نقش functional definition شور و شوق furor (e) پوست فروش furrier

با منزلت نَسَبى پيوند دارد.

faculty قوّه fads and fancies هوسبازي و مدپرستي آگاهي دروغين false consciousness اصطلاح مارکسیستی در اشاره به باورهای نادرست يا مخدوش اعضاي طبقة تحت حاكميت كه از فهم راستين خود در جامعه عاجزند. اين باورهاي دروغين به سود طبقة حاكم عمل ميكند زيرا مانع از آن است که طبقهٔ تحت حکومت علت ستم را ببیند. familism خانو ادەنگرى far-flung بهناور fecund حاصلخيز feminist زنباور ferment تب ۔ جوش و خروش فئوداليسم feudalism به طور مشخص بر نظام اجتماعي و اقتصادي اروپای سدههای میانه اتلاق می شود که بر رابطهٔ سروری که حمایت و استفاده از زمین را در برابر خدمات واصال (رعيت) وعده ميداد توجه داشت. به طور کلی، فنودالیسم به هر جامعهٔ کشاورزی مشابه که در آن گروه نسبتاً کوچکی از مردم زمین را در اختيار دارند و اكثريت مردم به عنوان سرف (رعيت) يا اجارهدار كار مىكنند، اشاره دارد. اين نظام اغلب

# G

gender جنس
مفهوم اصلی در اندیشهٔ زنباور. این معنی به ساختار
اجتماعی و مقولات «مذکر» و «مؤنث» اشاره دارد.
یعنی، عامل تعیین کننده در «مذکر» یا «مؤنث» بودن
تا حدود زیادی باورها و نگرشهای اجتماعی است.
gentleman

حقارتبار جعارتبار garden view باغ منظر gay همجنس باز \_ شخصی که منحصراً وgy خواهان رابطهٔ جنسی با اشخاص همجنس خود است. نهضت آزادی همجنس بازان gay liberationism مىياست سېز ـ مىياست شناسى مېز green politics به کارگرفتن راهکارهای مختلف بـرای اولویت دادن به مسایل زیست محیطی در دستور کار سیاسی اثر گلخانهای greenhouse effect گرمشدن تدریجی جو به سبب افزایش میزان گازکربنیک (Co2) حاصل از سوختهای فسیلی (نفت، گاز، زغال سنگ، و مانند اینها) و نابودی جنگلها.

سیاست مدارا و مسامحه glasnost واژهٔ روسی به معنی «باز بودن» که در دههٔ ۱۹۸۰ توسط گورباچف در مورد سیاست آزادی و مدارای بیشتر در شوروی به کار رفت. رحمت grace gut instincts غريزه هاي ژرف بزرگوارانه gracious در قاعده grass root

# Η

| heterosexual       | ديگر جنس خواه             |
|--------------------|---------------------------|
| hindsight          | بازنگری                   |
| holocaust          | تمام سوزي                 |
| homicide           | قنل                       |
| homophobia         | هراس از همجنسبازان/ تأثير |
|                    | واقعى يأخيالي همجنسبازان  |
| hubris             | نخوت                      |
| human basic drives | سائقههای اساسی انسان      |
| humility           | فروتنى                    |

| سرسخت                      |
|----------------------------|
| هماهنگ انگاری              |
| اصل اضرار                  |
| جان استوارت میل و گروهی    |
| میکردند که انجام هر کاری ب |
| اقدامات ما موجب أسيب       |
| آسیب زدن به دیگران باشد.   |
| مشمئز كننده                |
| ديو و دلاور                |
|                            |

# 

| illicit                         | غيرفانوني        | icon           | مظهر                           |
|---------------------------------|------------------|----------------|--------------------------------|
| immiseration of the proletariat | تھی دستی         | ideal          | آرمان                          |
|                                 | پرولتاريا        | ideologue      | ايدئولوژي پرداز / ايدئولوگ     |
| رکس مبنی بر بینوایی روز افزون   | بــيش بينى مــار | اصي است و براي | شخصي كه متعهد به ايدتولوژي خ   |
| بهٔ کارگر در نظام سرمایهداری.   |                  | كوشش مىكند.    | پیروزی آن بر ایدئولوژیهای رقیب |
| impeccable                      | بىنقص            | ideology       | ايدئولوژى                      |
| imperialism                     | امپرياليسم       | idiotes        | فردگرايان                      |
| لنسين، سمياست كشمورهاي غمالب    | بمنابر نمطر      | idyllice       | روستا پرستانه ــ تغزلي         |

### ۴۴۲ 🗉 ایدنولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

infallible معصوم درآميختن infuse احكام injunctions نوآوري innovation به نظر ادموند برک نوآوری تغییری است به خاطر تغيير يا نوآوري. برک ميگويد شوق به نوآوري مردم را برآن میدارد تا رسوم آزمودهٔ خود را نادیده گرفته یا مردود شمارند. در برابر اصلاحات. insidious ېنهان internalized درونيذير دروني / داخلي intramural intrigue دسبيته عقل ستيزي / خردگريزي irrationalism باور منسوب به اندیشمندانی چون فروید و لوپن که انسانها بیشتر با نیروهای ناخودآگاه یا محرکها و غرائز به حرکت درمی آیند تا خرد. ايسمها/مكتبهاي ايدنولوزيك -isms

سرمایهداری برای استعمار و استثمار کشورهای جهان سوم. در نظر لنین، امپریالیسم «بالاترین» و آخرین مرحلهٔ سلطهٔ نظام سرمایه بر اقتصاد جهان است. مفهومی اصلی در نظریهٔ مائوتسهدون و سایر مارکسیست انینیستها.

implacable سازش ناپذیر اشارات (مضمون) implications indefeasible فسخ ناپذير indelible پاک نشدنی individualist conservative محافظهكار فردباور کسی که معتقد است دولت بابد با محافظت فرد در برابر تهدیدهای خارجی آزادی فردی را ارتفاء بخشد، اما در سایر موارد مردم را به حال خود بگذارد تا هرگونه صلاح مىدانند عمل كنند جنين نظری از سایر صورتهای محافظه کاری به لیبرالیسم نوكلاسيك نزديكتر است. indoctrination ارشاد indulgence آمرزش

K

#### kingdom of God

عرش خدا

# L

فضاي حياتي lebensraum land ethic اخلاق زميني چپ (جناح چپ) اصطلاحي كه زيست بومشناس مشهور، آلدولئو پرلد، left (left-wing) در اصطلاح شناسی سیاسی، چپ کسی است که برای اشاره به نگرش احترام آمیز و بزرگوارانه نسبت .... معتقد است دگرگونی چشمگیر و شاید جنی بنیادین به زمین و صورتهای بیشمار زندگی برروی زمین به در سريي نروين به بهبود چشمگبر در وضعيت کاربرد. اجتماعی و اقتصادی راهبر میشود. به طور کلی، (سیاست) عدم مداخله /آزاد laissez-faire

سوسیالیستها در جناح چپ قرار میگیرند و در جناح دارد. راست یا میانه حضور ندارند. آزادسازي liberalization ليبرال امروزي / معاصر مراث libertarian legacy أنارشيسم آزادىگرا همتراز نحواهان/مساوات طلبان libertarian anarchy levellers اختيارگرايي / ليبرتريانيسم همترازگری libertarianism levelling به طور كلي، شوق به گسترش قلمرو و آزادي فردي. كوشش براي امحاي شكاف بين ثروتمندترين و فقيرترين اعضاي جامعه كه مورد انتقاد بسياري از به طور مشخص، نام دیگری است برای لیبرالهای نوكلاسيك، كه استدلال ميكنند تنها مشروعيت محافظه کاران است. منتقدان برآنند که این کوششها موجب گسترش میانمایگی و تنزل هر کس به سطح دولت حفظ اشخاص و دارایی شهروندان است. بعضى أنارشيستهاى ليبرال معتقدند هر دولتى مشابهي از بينوايي مي انجامد. نامشروع و غبر اخلاقی است. هيولاي دريا / لي وايئن leviathan آزادكام libertine liability مسئوليت دموكراسي ليبرال/ مردمسالاري liberal democracy دولت مشروطه limited government جمهوريخواهان كلبة چوبي log cabin republicans نايب السلطنه، لرد حامي در برابر دموکراسی خلق و سوسیال دموکراسی، lord protector مردم سالاری لیبرال بر اهمیت آزادی و حقوق مثله كشي تودهاي lynch-mob فردی، از جمله حق داشتن دارایی خصوصی تأکید

### Μ

بازار با نظارت همگانی بر منابع. برای مثال، کسانی که در کارخانه کار میکنند می توانند مشترکاً مالک کارخانه باشند، اما باید بر سر سود با کارخانههای دیگری که در مالکیت کارگران است رقابت کنند/ mass society جامعة تودهاي بنا بر نظر بعضي منتقدان، امحاي سلسله مراتب اجتماعي سنتي جامعهاي به وجود آورده است كه به طرز خطرناکی تاپایدار است و مردم عادی \_ و سیاستمداران و نبلیغاتچیهایی که مطابق سلیقهٔ آنهایند ـ همه چیز و همه کس را به سطح خودشان تنزل میدهند.

mainstream رايج مرد سرور male-dominated قانون مالتوس malthus's law بیان گرایش رشد سریع تر جمعیت نسبت به منابع لازم برای حفظ انسان. به ویژه رشد جمعیت به صورت تصاعد هندسی و رشند منابع به صورت تصاعد حسابي. تيول manor اكثريت many سوسياليسم بازار market socialism تلاش براى تلفيق بعضى سيماهاى اقتصاد رقابتي

ليبرال

### ۴۴۴ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و اَرمان دموکراتیک

میالکتیک خدایگان و بنده میافت و بندهٔ گویا شرح هگل از رویارویی ارباب پرقدرت و بندهٔ گویا درماندهاش. ستیز بین این دو آشکار می سازد که ارباب وابستهٔ بندهاش است، و بنده با مبارزه به خاطر آزادی و رسمیت یافتن، خود و ارباب را آزاد می سازد. مارکس و ایسد تولوژی پردازان بعدی همی سازد. مارکس و ایسد تولوژی پردازان بعدی معی از این مثل رهایی بخشی را به کار گرفتند. material forces of production (also forces of productive forces)

نیروهای مادی تولید (نیروهای تولید یا صرفاً نیروهای مولد) عبارتی که مارکس برای منابع یا وسایل مادی که به

کالایا اشیاء سودمند تبدیل میشوند، به کار میبرد. نمونهاش درختانی است که به الوار تبدیل میشوند، مواد کانی که به فلز تبدیل میشوند. و کار لازم برای انجام این گشتار.

مادهباوری / ماتریالیسم آموزهٔ فلسفی که هر واقعیتی ـ اجتماعی، سیاسی، و عقلی ـ در نهایت به ترکیبات ماده طبیعی میرسد. گونههای متفاوتش را می توان در آثار هابز، انگلس، و در ماتریالیسم دیالکتیکی سدهٔ بیست یافت.

materialist conception (interpretation) of history

برداشت (یا تفسیر) مادی تاریخ جارجوب مسارکسیستی برای تفسیر یا توضیح دگرگونی اجتماعی. اندیشهٔ کانونی اش آن است که دگرگونی اساس تولید مادی موجب دگرگونی روابط اجتماعی تولید و روساخت ایدئولوژی می شود. مرکانتیلیسم mercantilism سیاست اقتصادی ارتقاء ثروت کشور به حساب

دیگران از طریق ایجاد انحصارات و تنظیم تجارت خارجي به سود صنعت داخلي. ميانه حال middling militancy ستيزهجويي militant ستيزهجو militia بسيج گروههای شبه نظامی / militia groups خشونت طلب قيدهاى ذهن ساخته mind-forged manacles دولت کمینه/کو چک minimal state آماده باشان minute men نژاد آمیزی miscegenation تصور نادرست misconception

mixed constitution (government)

حكومت آميخته سياست جمهوريخواهانه تلفيق ياموازنة حكومت یک تن، شماری معدود، و اکثریت در حکومتی واحد، با هدف جلوگیری از تمرکز قدرت در دست فرد يا گروه اجتماعي خاص. mob غوغا غوغاي زجركش mob lynch آزار (جنسي) كردن molest نظام سلطنتي، پادشاهي monarchy كارشكني monkey wrenching ناخالص كردن mongrelize monoply انحصار نظارت انحصاری بر یک کالا یا بازار توسط یک شركت واحد. يكتا پرستانه monotheism افشاگر muckraking دگرش mutation

ی کاری این باور که دولت شری ضروری است که هیچ بز محافظت اشتخاص و دارایی شهروندانش ندارد. جز محافظت اشتخاص و nationalism ملت باوری/ملی گرایی/ناسیونالیسم neoconservatism libertarianism من المناح والح در میان لیبرالهای بهزیستی که در دمهٔ ۶۹۰ از توم این باوری مردم از گروههای مشیخص یا ملیتهایی این باور بیرون آمانل، محافظه کاری جدید از اتکای کمتر تشکیل شدهاند که بر اساس ولادت یا میراث مشترک نوكانسروانيسم است. هرملت تصور می شود که اساس طبیعی واحل و تأ<sup>5</sup> دولت، سیاست خارجی سیاسی جاراگانه یا دولت ملی <sup>را</sup> تشکیل می <sup>وهل.</sup> ارزش کار، صرفه جویی، خانواده، و خوب ارزش کار، صرفه جویی nation-state واحد سیاسی که اعضای ملت یا مردم واحدی را هواداری می دولت ملى natural right نونازى حقی که هرکس به صرف شیخص بودن داراست. حقی که هرکس به صرف متحله می سازد. نز<sup>اده</sup>/ والا چنین حتی نمی تواند توسط میچ نسخص یا مرجع ناممساز حق طبيعى هنجاری متجویزی <sup>دامی</sup>نه یا قضیهای nature conservancy . رود. سیاسی negative freedom چېزى خو<sup>ب</sup> در این نظر در برابر آزادی مشبت، فقلمان فشار است. در این نظر تر بايش طبيعت مندلاً، لاد چنانچه هیچ کس شما را از انجام آنچه می خو<sup>اهیار</sup> خشب آزادی منفی دموكرر ŗĻ مانع نهی شود. آزاد محسوب می شویل. مانع نهی شود. <sup>ای</sup>ن دیر neoclassical liberalism کمونیست به مادکسیست ۔ ا ليبراليسم نوكلاسيك پرمسترویدی دازه دو مسی بسرای گرماچنی در دههٔ ۸۰ اقتصاد اتسماد شوددی د <sup>کمال</sup> پذیری الیگارشی فيانبار یک ٹن هشيار، مراقب افیو<sup>ن توده</sup>ا (یا مردم)<sup>ر</sup> بذيرا بر الحرين مارة دين است كه : ۱۱: مسن مسیبود <sup>و</sup>

. e.e

مسی سیاسی و آرمان دموکراتیک خود بیش از مجموع اجزاء آن است. نقش جهت دهی أشنايى orientation function گناه نخستين <sup>در معن</sup>ی لفظی اقدام <sup>یا</sup> عمل صحیح است. الهمیون ایسن بساور در الهیات مسیحی که گناه نسخستین – <sup>رهای</sup>ی کلیسای کاتولیک و به طور کلی، مسیحیان را orientative سرپیچی آدم از فرمان خبدا در بیاغ عبدن سرتمام تشویق به عمل صحیح می کنند، بسا کار بسه خیاطر original sin عدالت، به خاطر فقرا و پایان دادن به مستم. <sup>انیت</sup> را به نوعی آلوده کرده است. انزوا| استراسیسم <sup>جو ش</sup>ش ا فوران کر دمان orthodoxy پيامر ostracism <sup>جرم</sup> دانستن اغیر قانونی خواندن orthopraxis outburst <sup>فرانر</sup> رفتن | سبقت گرفتن outgrowth وأرامش طلب إصلح باور outlaw P outstrip pacifict ىاركتى pain-avoider منظر، دورنما participatory تحريف شده par (in a ~ with) و<sup>ستای</sup>ی امعلینگر parochial دادخواه perspective <sup>جامعهٔ</sup> کوچک و مستقل اشتراکی perverted particularity فيزيوكراتها Petitioner نظریه پردازان اقتصادی فرانسه در سدهٔ هیجدهم که phalanstery penance <sup>معتقد</sup> بودند زمین اساس ثروت و رقابت نامحدود physiocrats penchant pent-up resentments <sup>است که م</sup>وجب رونق است. people's democracy <sup>سرکش</sup>ی کردن <sup>سمان</sup> حکومت حزب <sup>برخاسته</sup> از نشتگی ر است، مورد توجه نبرد با آرایش منظم picket pipe dream نقش برنامهای pitched battle perestroika والحد planning function تىرمىط مىيىخائىل <sup>شاد</sup>ی جو <sup>بژه به با</sup>زسازی رأی چندگانه platoon pleasure-seeker جمع باوران - جمع گرایان plural voting استبداد باوری سیاسی perfectibili هر صورت حکومتی که در آن حاکم (ما حیاکسان) perniciou polites political absolutism فلرت تقريباً كامل دارد، كارا .

ally

| preiude               | <del>.</del>                                                        |                                                    |                                                                |
|-----------------------|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| presbyterian          | <sub>ر</sub> درآمد<br>دار پیرکشیشی/کلیسای مشایخی                    | ود.                                                | حکومتی دیگر محدود نمی ش                                        |
| prescriptive          |                                                                     | Fondeal landscape                                  |                                                                |
| presentiment          | ويزى                                                                | r Philosophers                                     | منظر سیاسی<br>فیلسوفان سیاسی                                   |
| primitivism           | ی هشیاری                                                            |                                                    | فیلسوفان سیاسی<br>سیاستشناسی ہویت                              |
| principalities        | دایی کاری                                                           |                                                    |                                                                |
| programmatic          | پرياران<br>ب                                                        | سورت حمومت م                                       | حکومت مدنی<br>در نظریهٔ ارسطو، بهترین <sup>ح</sup>             |
| progressive           | زنامهای                                                             | که نه همیرند که طلق کر .                           | در نظريه ارشطو، به رين<br>مي شود: حكومت اكثريت                 |
| progressivism         | يشرو                                                                | •                                                  |                                                                |
| proletariat           | پیشرفت باوری                                                        | - L -+-12                                          | سود همهٔ اجتماع                                                |
| باستان بوده است.      | پرولناریا<br>در اصل پائینترین طبقه در روم :                         | pornographer                                       | مردم باوری<br>چر                                               |
| ب دىگىر، طبقة كارگر   | در اصل پائین ترین طبقه در رو ۲.<br>مارکس این واژه را برای کارگران م | portend for                                        | هرزەنگار                                                       |
|                       | مارکس این واژه را برای کارگران                                      | position                                           | خبردادن از                                                     |
| promiscuous           | صنعتی به کار برد.                                                   | positive freedom                                   | موقعيت                                                         |
| promote               | هرزهٔ جنسی<br>مدارد مادن                                            | ن باورکه آزادی صرفاً فقدان<br>به بند اندامه گستاش  | آزادی مثبت<br>۱۰ منب منب ایر                                   |
| pronouncement         | تبليغ كردن ـ اشاعه دادن                                             | ن با توانایی اقدام و گسترش<br>ب یا توانایی اقدام و | در برابر <i>ازادی منطق <sup>سیط</sup>ی کی</i> د.<br>اکار قلبات |
| prospect              | أعلام رسمى                                                          | اشنا.                                              | مانع نيست، بلك كار                                             |
| provoke               | افق                                                                 | practices                                          | توانائیهای فردی نیز م                                          |
| prudent               | <sub>دلمن</sub> زدن                                                 | precarious                                         | عرف                                                            |
| pull oneself up by on | دوراندیش<br>۱۹٬۶ مهم۱۹٬۶                                            | precursors                                         | سست بنیاد                                                      |
| 1 9 01                |                                                                     | prejudice                                          | پیشگامان                                                       |
| puritan               | پيشرفت بدون كمك غير                                                 | «خرد پنهان» مینامدکه جوامع<br>اگر ام زمای          | پیشداوری/تعصب                                                  |
|                       | پاکدين / پيورتين                                                    | «مرد پې<br>بب ميکنند و معمولاً راهنماي             | در نظریه برک، این ر                                            |
|                       |                                                                     | يب مي سب                                           | با تجربه طولانی <sup>س</sup>                                   |

R

مفیدی برای رفتار و سیاست است.

| impant    | گردهمایی<br>افسار گسیخته | racial consciousness<br>racism | هشیاری نژ <sup>ادی</sup>                |
|-----------|--------------------------|--------------------------------|-----------------------------------------|
| nk        | مر تبه                   | _                              |                                         |
| tionalism | ۔<br>                    | نسبت به سایر نژادها و          | نژادپرستی<br>باور به برتری ذاتی یک نژاد |
| /age      | میں برویں<br>ویرانگری    | radical                        | گروههای قومی                            |
|           | - 3.5                    | radical                        | ينيادي/ تندرو/ راديكال                  |

۴۴۸ 🛙 اید نولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

ارتجاع reaction ارتجاعي / مرتجع reactionary کسی که میخواهد به صورتی پیشین از جامعه یا حکومت برمىد. بە طور كلى، محافظەكار افراطى. مىركىشى recalcitrant بأزيافت reclamation رئیس دانشگاہ rector اصلاح (بهكرد) reform دگرگونی تدریجی و محتاطانه که نفایص جمامعه یما حکومت را تصحیح یا ترمیم میکند و به نظر برک مطمئن تر و خردمندانه تر از نوآوری است. relations of production (social relations of production) روابط توليد (مناسبات اجتماعي توليد). اصطلاحي كه ماركس براي توصيف تقسيم اجتماعي کار ارائه کرده است \_ مثلاً، سرمایه گذاران، مدیران، سرپرستان، کارگران ــ که برای تبدیل نیروهای مادی تولید به کالاهای سودمند ضروری است. همگون گردی / religious conformity همگون سازی / تفلید دینی سیاستی که اقتضا میکند هر فردی در جامعه از اورهای مذهبی واحدی پیروی کند یا چنین اعـلام ارد. مت مذهبي religious right نبشی از نوع اتحاد مسیحیان در آمریکا که تـوسط ادگرایان کلیسای انجیلی (پروتستان) به منظور دهٔ «ارزشهای سنتی خانواده» آغاز گردید. بانس / نوزائی / تجدید حیات renaissance ان «تجدید حیات» تعالیم کلاسیک در اروپای های پانزدهم و شانزدهم. ردن

repeal

راست ـ جناح راست

مردم سالاری نمایندگی representative democracy جمهورى republic صورتي از حکومت مردم که متضمن حاکمیت قانون، حکومت آمیخته و پرورش شهروندان فعال یا روحیهٔ همگانی است. انكار repudiate عزم resolve يرآوازه resounding اعاده restore بزرگداشت reverence نوزايي revival تجديدنظر طلبان / revisionists بازنگران / ريويزيونيستها نامی که بر مارکسیستهای بعدی نهاده شده است که

کوشیدند نظریهٔ مارکس را مورد بازنگری قرار داده و در پرتو گسترشهای بعد از مرگ مارکس آن را اصلاح کنند.

انقلاب در اصل در توصیف کوشش برای اعاده یا بازگرداندن وضعیت پیشین به کار می رفته است، از زمان انقلاب فرانسه این واژه معنای گشتار بنیادین یا گستردهٔ جامعه را یافته است.

revolutionary dictatorship of the proletariat (dictatorship of proletariat) دیکتاتوری انقلابی بولتاریا

صورتی از حکومت که مارکس انتظار داشت صورت گذار از سرنگونی انقلابی بورژوازی به فرارسیدن نهایی جامعهٔ کمونیستی باشد. این دولت گذار یا چند گاهی گویا محو خواهد شد. نفرت

revulsion

right (right-wing)

### N

این باور که دولت شری ضروری است که هیچ کاری جز محافظت اشخاص و دارایی شهروندانش ندارد. نگاه کنید به libertarianism نوكانسرواتيسم neoconservatism در میان لیبرالهای بهزیستی که در دههٔ ۱۹۶۰ از توهم بیرون آمدند، محافظه کاری جدید از اتکای کمتر به دولت، سیاست خارجی ضد کمونیستی، و تأکید بر ارزش کار، صرفهجویی، خانواده، و خویشتنداری هواداري ميكردند. نونازى neo-nazi نژاده / والا noble nonconformist ناهمساز هنجاري ـ تجويزي normative جمله یا قضیهای هنجاری است که تجویز کند چه چیزی خوب یا بد است و امور چگونه باید باشد ـ منلاً، «دروغگویی نادرست است.» معمولاً در تقابل با تجربي و / يا توصيفي قرار دارد. ملت باوری / ملی گرایی / ناسیونالیسم nationalism ابن باور که مردم از گروههای مشخص، یا ملیتهایی تشكيل شدهاندكه بر اساس ولادت يا ميراث مشترك است. هر ملت تصور می شود که اساس طبیعی واحد سیاسی جداگانه یا دولت ملی را تشکیل میدهد. دولت ملي nation-state واحد سیاسی که اعضای ملت یا مردم واحدی را متحد می سازد. حق طبيعي natural right حقي كه هركس به صرف شخص بودن داراست. چنین حقی نمی تواند توسط هیچ شخص یا مرجع سیاسی اعطاء یا سلب گردد. يايش طبيعت nature conservancy آزادی منفی negative freedom در برابر آزادی مثبت، فقدان فشار است. در این نظر چنانچه هیچ کس شما را از انجام آنچه میخواهید مانع نمیشود. آزاد محسوب میشوید. ليبراليسم نوكلاسيك neoclassical liberalism

## 0

| امید آنان را از این زندگی دور می سازد. |                           |  |
|----------------------------------------|---------------------------|--|
| order                                  | طبقه                      |  |
| orderd liberty                         | آزادی بسامان              |  |
| organic conception of society          | برداشت اندامی             |  |
| ز جامعه                                | عضوی/ارگانیک ا            |  |
| درمباور از جامعه، این نظریه بر آن      | در برابر <i>برداش</i> ت ذ |  |
| وامعه به یکدیگر مربوط بوده و           | است که اعضای ج            |  |
| بستگی متقابل دارند، و جامعه            | مانند اجزاء بـدن،         |  |

الیگارشی الیگارشی one یک تن on guard مشیار، مراقب open پذیرا opiate of the masses (or(یا مردم)) people) عبارت مارکس در بارهٔ دین است که به گمان او توان انتقادی مردم زیر ستم را از بین می برد و توجه و

### ۴۴۶ 🖻 ایدنولوژیهای سیاسی و آرمان دموکراتیک

در معنی لفظی اقدام یا عمل صحیح است. الهیون رهایی کلیسای کاتولیک و به طور کلی، مسیحیان را تشویق به عمل صحیح میکنند، با کار به خاطر عدالت، به خاطر فقرا و پایان دادن به ستم. انزوا/ استراسیسم ostracism بوشش / فوران وutburst ییامد میکنند، با کار به خاطر مران مین میکنند، با کار به خاطر عدالت، به عمل صحیح میکنند، با کار به خاطر عدال به خاطر فقرا و پایان دادن به ستم. مینم میامد ostracism فرانر رفتن / میقت گرفتن

خود بیش از مجموع اجزاء آن است. در معنی لفظی ا نقش جهت دهی orientation function رهایی کلیسای ک آشنایی orientative تشویق به عمل گناه نخستین original sin عدالت، به خاطر ایس باور در الهیات مسیحی که گناه نخستین ا انزوا/ استراسیس سرپیچی آدم از فرمان خدا در باغ عدن – تمام جوشش / فوران انسانیت را به نوعی آلوده کرده است. پیامد راست آیین orthodoxy فرانر رفتن / مبق راست کردمان فران مران حدا در مان جرم دانستن / غی

# P

| perspective                                      | منظر، دورنما            |  |
|--------------------------------------------------|-------------------------|--|
|                                                  | •                       |  |
| perverted                                        | تحريف شده               |  |
| petitioner                                       | دادخواه                 |  |
| ئىتراكى phalanstery                              | جامعهٔ کوچک و مستقل ا   |  |
| physiocrats                                      | فيزيوكراتها             |  |
| إنسه در سدهٔ هیجدهم که                           | نظریهپردازان اقتصادی فر |  |
| ثروت و رقابت نامحدود                             | معتقد بودند زمين اساس   |  |
| ت.                                               | است که موجب رونق اسد    |  |
| picket                                           | سرکشی کردن              |  |
| pipe dream                                       | برخاسته از نشئگی        |  |
| pitched battle                                   | نبرد با آرایش منظم      |  |
| planning function                                | نتش برنامهای            |  |
| platoon                                          | واحد                    |  |
| pleasure-seeker                                  | شادىجو                  |  |
| plural voting                                    | رأي چندگانه             |  |
| polites                                          | جمعباوران ـ جمعگرايان   |  |
| political absolutism                             | استبداد باوری سیاسی     |  |
| ر آن حاکم (یا حاکمان)                            | هر صورت حکومتی که د     |  |
| قدرت تقريباً كامل دارد، كه با هيچ قانون يا اركان |                         |  |

| صلحباور pacifict         | صلحدوست، آرامش طلب/       |
|--------------------------|---------------------------|
| pain-avoider             | رنج گريز                  |
| participatory            | مردمسالاري مشاركتي        |
| par (in a ~ with)        | همتراز (با)               |
| ر محلینگر parochial      | کوچک اندیشانه / روستایی ا |
| particularity            | جزئيت                     |
| penance                  | كيفر (توبه)               |
| penchant                 | تمايل                     |
| pent-up resentments      | خشم فروخورده              |
| people's democracy       | دموكراسي خلق              |
| همان حكومت حبزب          | این دیـدکه مـردمسالاری    |
| ارگر است، مورد توجه      | كمونيست بـه نـفع طبقة كـا |
|                          | ماركسيست - لنينيستهاست.   |
| perestroika              | پرسترويكا                 |
| ی که توسط میخانیل        | واژهٔ روسسی بسرای بسازساز |
| ، اشارهٔ ویژه به بازسازی | گرباچف در دههٔ ۱۹۸۰ برای  |
| ِرفت.                    | اقتصاد اتحاد شوروي به كار |
| perfectibility           | كمال بذيري                |
| pernicious               | زيانبار                   |
|                          |                           |

| prelude                   | پيشدرآمد                    | ىي شىود.                   | حکومتی دیگر محدود نہ      |
|---------------------------|-----------------------------|----------------------------|---------------------------|
| مشايخي presbyterian       | هوادار پیرکشیشی/کلیسای      | political landscape        | منظر سياسي                |
| prescriptive              | تجويزي                      | political phliosophers     | فيلسوفان سياسى            |
| presentiment              | پېش هشياري                  | politics of identity       | ميامىتشناسى ھويت          |
| primitivism               | ابتدایی کاری                | polity                     | حكومت مدني                |
| principalities            | شهرياران                    | صورت حكومت دانسته          | در نظریهٔ ارسطو، بهترین   |
| programmatic              | برنامهاي                    | ن که نه فقیرند نه غنی و به | مىشود: حكومت اكثريد       |
| progressive               | پيشرو                       |                            | سود همهٔ اجتماع           |
| progressivism             | پيشرفت باوري                | populism                   | مردم باورى                |
| proletariat               | پرولتاريا                   | pornographer               | هرزهنگار                  |
| روم باستان بوده است.      | در اصل پائين ترين طبقه در   | portend for                | خبردادن از                |
| نران مزدبگير، طبقهٔ کارگر | مارکس این واژه را برای کارگ | position                   | موقعيت                    |
|                           | صنعتی به کار برد.           | positive freedom           | آزادی مثبت                |
| promiscuous               | هرزه جنسي                   | باوركه آزادي صرفاً فقدان   | در برابر آزادی منفی، این  |
| promote                   | تبليغ كردن ـ اشاعه دادن     | يا توانايي اقدام و گسترش   | مانع نيست، بلكه قدرت      |
| pronouncement             | اعلام رسمي                  | اشىد.                      | توانائیهای فردی نیز میب   |
| prospect                  | افق                         | practices                  | عرف                       |
| provoke                   | دأمنزدن                     | precarious                 | سست بنیاد                 |
| prudent                   | دورانديش                    | precursors                 | پیشگامان                  |
| pull oneself up by one    | 's bootstraps               | prejudice                  | پیشداوری /تعصب            |
|                           | پيشرفت بدون كمك غير         | د پنهان» مي نامد که جوامع  | در نظریهٔ برک، این را «خر |
| puritan                   | پاكدين / پيورتين            | یکنند و معمولاً راهـنمای   | با تجربهٔ طولانی کسب م    |
|                           |                             | یت است.                    | مفیدی برای رفتار و سیام   |

# R

| rally       | گردھمايي     | racial consciousness    | هشيارى نژادى              |
|-------------|--------------|-------------------------|---------------------------|
| rampant     | افسار گسيخته | racism                  | نژادپرست <i>ى</i>         |
| rank        | مرتبه        | د نسبت به سایر نژادها و | باور به برتری ذاتی یک نژا |
| rationalism | عقلباورى     |                         | گروههای قومی              |
| ravage      | و يرانگري    | radical                 | بنيادي/ تندرو / راديكال   |

.

۴۴۸ 🗉 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

| مرد   | reaction                       | ارتجاع            |
|-------|--------------------------------|-------------------|
| جم    | reactionary                    | ارتجاعي / مرتجع   |
| صر    | . به صورتی پیشین از جامعه یا   | كسي كه ميخواها    |
| قانو  | طور كلي، محافظه كار افراطي.    | حكومت برسد. به    |
| رو≺   | recalcitrant                   | سركشى             |
| انكار | reclamation                    | بأزيافت           |
| عزم   | rector                         | رئیس دانشگاه      |
| پرآو  | reform                         | اصلاح (بهكرد)     |
| اعاد  | و محتاطانه که نقایص جـامعه یـا | دگرگونى تدريجى    |
| بزرگ  | ح یا ترمیم میکند و به نظر برک  | حكومت را تصحي     |
| نوزا  | دانهتر از نوآوری است.          | مطمئن تر و خردمن  |
| تحل   | relations of production (soc   | cial relations of |

relations of production (social relations of production)

روابط تولید (مناسبات اجتماعی تولید). اصطلاحی که مارکس برای توصیف تقسیم اجتماعی کار ارائه کرده است \_ مثلاً، سرمایه گذاران، مدیران، سرپرستان، کارگران \_ که برای تبدیل نیروهای مادی تولید به کالاهای سودمند ضروری است. همگون گردی/ religious conformity همگون سازی/ تقلید دینی همگون سازی/ تقلید دینی باورهای مذهبی واحدی پیروی کند یا چنین اعلام دارد.

راست مذهبی جنبشی از نوع اتحاد مسیحیان در آمریکا که توسط بنیادگرایان کلیسای انجیلی (پروتستان) به منظور اعادهٔ «ارزشهای سنتی خانواده» آغاز گردید. رنسانس / نوزائی / تجدید حیات دوران «تجدید حیات» تعالیم کلاسیک در اروپای سدههای پانزدهم و شانزدهم. لغو کردن

revolution

در اصل در توصیف کوشش برای اعاده یا بازگرداندن وضعیت پیشین به کار میرفته است، از زمان انقلاب فرانسه ایـن واژه مـعنای گشـتار بـنیادین یـا گسـتردهٔ جامعه را یافته است.

انقلاب

revolutionary dictatorship of the proletariat (dictatorship of proletariat)

right (right-wing) راست ـ جناح راست

در برابر چپ و میانه، کسانی که در انتهای راست حق دوست righteous طیف سیاسی قرار دارند به طور عمده با دگرگونی متوقف كردن roll back مـخالفند و نظم اجتماعی مستقر را که اقتداری 🦳 نوبت کاری rota ریشمهدار و اسمنوار دارد تممرجمیح ممیدهند. درهم ريخته rough-amd-tumble محافظه كساران و فماشيستها معمولاً جناح راست خشن rugged درگيرشدن محسوب میشوند. run a foul

### S

| separatist                  | جدا <u>يي</u> خواه      | sa |
|-----------------------------|-------------------------|----|
| separatist movements        | نهضتهای جدایی خواه      | sa |
| م که خود را ملتی متمایز     | تـــلاش گـروهي از مـرد  | sc |
| دیگر میگسلد تا دولت مـلی    | میبینند که از کشوری د   | sc |
|                             | خود را تشکیل دهد.       | se |
| serf وأبسته                 | سرف   رعيت   كشتگر و    | se |
| serfdom (                   | رعیتداری / سرفداری      | se |
| ری / سکس باوری sexism       | جنس باوري / جنس نگ      | ر  |
| جنس نسبت به جنس دیگر        | باور به برتری ذاتی یک   | ى  |
| show-down                   | نبرد آخرين              |    |
| کلهتراشیده/ skinheads       | گروههای خشونت طلب       |    |
|                             | جوانان سر تراشيده       | St |
| smither                     | خفه كردن                | se |
| policies tax «soak the rich | سیاستهای مالیاتی «      | S  |
|                             | «چلاندن اغنيا»          | s  |
| social contract             | قرارداد اجتماعي         | S  |
| نسبت بمه دیگران اقتدار      | چگونه بمعضى افسراد      | S  |
| چون تامس هابز و جان         | مىيابند؟ نظريەپردازانى  | S  |
| حالت طبيعت وارد نىوعى       | لاک گفتهاند که افراد در | S  |
| وند تا اجتماعات سياسي       | قرارداد اجتماعی میش     | S  |
| ر دولت بپردازنید، بیدینسان  | تشکیل داده و به استقرار | S  |
| شود.                        | اقتدار سیاسی ایجاد می   | \$ |

| sacraments              | مراسم رايج مذهبي      |
|-------------------------|-----------------------|
| sanctuary movement      | نهضت پناه دهی         |
| scoundred               | تبهكار                |
| scrivener               | دفتردار               |
| secrecy                 | بنهانکاری             |
| secular                 | غیر دینی / دینگریز    |
| secularism              | گيتي باوري / دينگريزي |
| لاحظات دینی و تأکید بىر | گرایش به دور شدن از م |
| ه عنوان کاري که به خودي | ارزشهای زندگی زمینی ب |
|                         | خود خير است.          |
| self-certitude          | خود يقيني             |
| self-demeaning          | خفتبار                |
| self-determination      | خود ـ گردان           |
| self-directed           | خود ـ رهبر            |
| self-emancipaton        | خودرستگاري            |
| self-help               | خود ـ يار             |
| self-protection         | خودپايي               |
| self-restraint          | خويشتن داري           |
| self-rule               | خودفرماني             |
| self-seeking            | سودپرست               |
| self-styled experts     | خبرگان خودآموخته      |
| seminary                | حوزة علميه            |

۴۵۰ 🖾 ایدئولوژی های سیاسی و آرمان دموکراتیک

solidarity ھمبستگی اتحادية همبستكي solidarity trade union گو**ش**ه گير solitary soviet شوروى speciesism نوعباورى باور به برتری ذاتی نوع انسان نسبت به سایر انواع جانوري spellbinding چیرہ دست صحنهآرايي stack the deck state of nature طبيعي در نظریه های تامس هابز، جان لاک، و رابرت نوزیک و بعضی دیگر وضعیت زیست مردم پیش از ایجاد جامعه و دولت. هوکسی در این حالت آزاد است و مساوی با دیگری، و هیچکس اقتداری بر دیگری ندار د. بازداشتن / کنترل کردن stem stewardship مباشرت آن سو گیری که بر مسئولیت انسان در مورد حفظ، نگهداری محیط طبیعی و اجتماعی به خاطر نسلهای آينده تأكيد دارد. stock تبار بسيج نازى storm trooper راست / درست / بهنجار از نظر جنسی straight سخت شده strained stranglehold سيطره strident دو آتشه اعمال زور strong-arm subdue رام كردن subhuman فروبشري sub servient فرودست سطحي نگري superficiality

social darwinists داروينيستهاي اجتماعي گروهی از لیبرالهای نئوکلاسیک اواخر سدهٔ نوزدهم و اوایل سدهٔ ببستم که نظریهٔ تطور داروین را با حیات سیاسی و اجتماعی انطباق دادند، و نتیجه گرفتند که مبارزه برای بقاء بین افراد مشخصهٔ طبیعی زندگی. انسان است و دولت نباید در آن دخالت کند. سيوسيال دميوكراسي ـ مردمسالاري جامعه social democracy آيين در این دیدگاه، مردمسالاری مستلزم برابری تقریبی قدرت با نفوذ هر شهروند است، که به نوبت خود، مستلزم توزيع دوبارة ثروت و / يا نظارت اجتماعي بر منابع و دارایی است. در برابر مردمسالاری لیبرال و دموكراسي خلق. دم\_\_\_\_وكرات س\_\_\_\_وسياليست/ س\_\_\_\_وسيال social(ist) democrat دموكرات سوسيال دموكراتيك social democratic سوسيال دموكراتها/ social democrats مردم سالاري جامعه آيين social democracy زيستبوم شناسان اجتماعي social ecologists در برابر زیست بوم شناسی ژرف این دیدگاه اهمیت ویردای برای حیات انسان قائل است، اما به وابستگی انسانیت به محیط زیست ـ و مسئولیت او درمورد/ حفظ این محیط و دیگر انواع زندگی باور دارد.

social relations of production (relations of production)

روابط اجتماعی تولید (روابط تولید) اصطلاح مارکس برای توصیف تقسیم اجتماعی کار (مثلاً، سرمایه گذاران، مدیران، ناظران، کارگران) که برای گشتار نیروهای مادی تولید به کالاهای سودمند لازم است.

جامعه را تشکیل میدهد توجیه یا مشروع میسازد. نگاه کنید به برداشت ماتر پالیستی تاریخ. بيانيه

syllabus

روساخت/روبنای اید تولوژی superstructure (ideological superstructure) استعارهٔ مارکس در مورد مجموعهای از باورها، اندیشهها، و آرمانهایی که وضعیت اجتماعی را که بنیان و اساس

# T

كارگر حمايت كرد تا انحاد انتخاباتي رابين طبقة بالا و طبقهٔ کارگر ایجاد کرده و در برابر حزب لیبرال ایستادگی کند. توتاليتاريانيسم / يكەتازى / totalitarianism تمامیت خواهی/ فراگیرندگی کوشش برای نظارت بر همهٔ ابعاد زندگی کشور ـ ارتش، مطبوعات، مدرسه، دين، اقتصاد، و مانند آنها ـ توسط یک حزب واحد و فراگیر که به گونهای نظامدار همهٔ مخالفان را خفه میکند. يكه تازانه، تماميت خواهانه / فراگير totalitarian اتحاديه خواهي trade unionism محافظه كار – classical) conservative كلاسيك / سنتى كساني چون ادموند برك كه معتقدند نخستين هدف اقدام سیاسی باید حفظ بافت اجتماعی از طریق دنبال كردن سياست محتاطانه اصلاحات باشد. گشتار transformation تمسخر travesty tug نيرو آشوب/ آشفتگی turmoil عقب نشاندن turn back نمونهوار typical خودكامه tyrant خودكامكي tyrany

| tactic                        | تدبير                   |
|-------------------------------|-------------------------|
| take bearings from            | جهت يافتن از            |
| take for granted              | طبيعي دانستن            |
| technician                    | فنورز                   |
| temperance                    | خويشنداري               |
| tension                       | تنش                     |
| terms: come to terms with     | به سازش نشستن           |
| theme                         | درونمايه                |
| theocracy سالارى              | حکومت دینی / دین م      |
| نه رهبران مذهبی، که خود را    | صورتي از حکومت ک        |
| دايان) مىدانىند، مىكوشىند     | نـمايندگان خـدا (خ      |
| صورت قانون کشـور درآورده و    | فرمانهای الهی را به .   |
|                               | اعمال نمايند.           |
| threadbare                    | نخ نما                  |
| three-cornered/ triadic       | سەپايە/سە بخشى/         |
|                               | مىه قطبى                |
| toleramt                      | بردبار/ روادار          |
| toleration                    | مدارا/ بردباری          |
| topdown                       | آمرائه                  |
|                               | توري/ حزبي كه محاه      |
| ں محافظہ کاری بریتانیا)       |                         |
|                               | دموكراسي محافظهكا       |
| ، دیزرائیلی رهبر محافظه کاران |                         |
| حق رأى و ساير منافع طبقهٔ     | بريتانيا آغاز كرد؛ از - |
|                               |                         |

۴۵۲ 🗈 ایدئولوژیهای سیاسی و اَرمان دموکراتیک

| دلالت دارد که در آن   | واژه امروز بـر جـامعهٔ كـاملي   | unconscionable        | بي پروا                       |
|-----------------------|---------------------------------|-----------------------|-------------------------------|
| ، و ساير تـباهيهاي    | جایی برای طمع، جنایت            | unfolding             | برملايي                       |
|                       | اجتماعي وجود نداشته باشد.       | universal             | فراگير / جهانروا / كلي        |
| utopian socialism     | سوسياليسم آرمانشهري             | universalism          | جهانروايي                     |
| باره به طرحهای اخلاقی | عبارتي كه ماركس و انگلس براي ام | universality          | كليت                          |
| ىتىن بەكار مىبرند.    | و غير واقعبينانه سوسيالبسني نخس | unremitting           | بىوقفه                        |
| vanguard party        | حزب پیشتاز/ پیشاهنگ             | unrequited            | بازنايافته                    |
| مونیست که بـاید در    | اصطلاح لنين براي حزب ك          | untenable             | بىدوام                        |
| به کمونیسم «نقش       | سرنگونی سرمابهداری وگذار        | unwarranted           | بىبنياد                       |
| باشد.                 | رهبری» یا سرپرستی را داشته      | usury                 | ربا                           |
| veil of ignorance     | حجاب جهالت                      | utilitarian           | فأيده باور                    |
| vermin                | آفت                             | utility               | فايده                         |
| vigilant              | <b>چ</b> ابک                    | اشته باشد، برای آن    | هـر چـيز بـرای کسـی ارزش د    |
| vigorous              | نيرومند                         |                       | شخص فایده، یا سودمندی د       |
| villain               | ديو/بدنهاد                      | کجا آباد utopia       | آرمان شهر / مدينهٔ فاضله / نا |
| volksgemeinschaft     | «جماعت مردمی»                   | ، به معنی «مکان نیکو» | اصطلاحي كه ازكلمات يوناني     |
|                       | خالص نژادی                      | ر ضرب گردید، این      | يا «بىمكان» توسط تامس مو      |

### W

| wilderness                                   | وحشبوم                 |
|----------------------------------------------|------------------------|
| wilderness view                              | منظر وحشبوم / وحش      |
| wing                                         | جناح                   |
| withering away of the sta                    | ate امحای دولت         |
| تـ وصيف مـاركس از فـرآيىندى كـه بـه مـوجب آن |                        |
| لتاريا دليل وجودي خود را                     | ديكتاتوري ميانگاهي پرو |
| يج از هستي بازميايستد.                       | از دست میدهد و به تدر  |
| working definition                           | تعريف كاربردى          |
| wrenching                                    | رنجبار                 |
| wrest                                        | ستاندن                 |
|                                              |                        |

| wage                                               | دامن زدن                      |  |
|----------------------------------------------------|-------------------------------|--|
| wanton                                             | هرزه                          |  |
| wax enthusiastic                                   | احساساتى شدن                  |  |
| weather                                            | رويارويي                      |  |
| weather vane                                       | بادسنج                        |  |
| welfare                                            | ليبراليسم بُهزيستي/ دولت رفاه |  |
| (welfare-state) liberalism                         |                               |  |
| در برابر ليبراليسم نوكلاسيك، اين صورت ليبراليسم    |                               |  |
| دولت را وسیلهای برای استفادهٔ فرد در ارتقاء آزادی، |                               |  |
| رفاه، و فرصت برابر برای هر فرد در نظر میگیرد.      |                               |  |
| well-established                                   | نیک بنیاد                     |  |